



ریشی کے الیسی الیسی کیسی کے الیسی الیسی الیسی الیسی الیسی الیسی کیسی کے الیسی کیسی کے الیسی کیسی کے الیسی کیسی کیسی کیسی کیسی







## سرود ملي

دا عزت دهر افغان دی هر بچی یې قهرمان دی د بلوڅو د ازبکو د ترکمنو د تاجکو د ترکمنو د تاجکو پامیریان، نورستانیان هم ایماق، هم پشه بان لکه لمر پر شنه آسمان لکه زړه وي جاویدان وایوالله اکبر وایوالله اکبر





# کتاب معلم رهنمای تدریس تفسیر شریف

صنف يازدهم

## مشخصاتكتاب

-----

مضمون: رهنمای تدریس تفسیر شریف

مؤلفان: گروه مؤلفان کتابهای درسی بخش دیپارتمنت تعلیم و تربیهٔ اسلامی

ویراستاران: اعضای دیپارتمنت ویراستاری و ایدیت زبان دری

صنف: يازدهم

**زبان:** دری

انكشاف دهنده: رياست عمومي انكشاف نصاب تعليمي و تأليف كتب درسي

**ناشر:** ریاست ارتباط و آگاهی عامهٔ وزارت معارف

سال چاپ: ۱۳۹۹ هجری شمسی

ایمیل آدرس: curriculum@moe.gov.af

\_\_\_\_\_

حق طبع، توزیع و فروش کتابهای درسی برای وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان محفوظ است. خرید و فروش آن در بازار ممنوع بوده و با متخلفان برخورد قانونی صورت می گیرد.



#### ييام وزير معارف

#### اقرأ باسم ربك

سپاس و حمد بیکران آفریدگار یکتایی را که بر ما هستی بخشید و ما را از نعمت بزرگ خواندن و نوشتن برخوردار ساخت، و درود بی پایان بر رسول خاتم – حضرت محمد مصطفی شیش که نخستین پیام الهی بر ایشان «خواندن» است.

چنانچه بر همه گان هویداست، سال ۱۳۹۷ خورشیدی، به نام سال معارف مسمی گردید. بدین ملحوظ نظام تعلیم و تربیت در کشور عزیز ما شاهد تحولات و تغییرات بنیادینی در عرصههای مختلف خواهد بود؛ معلم، متعلم، کتاب، مکتب، اداره و شوراهای والدین، از عناصر شش گانه و اساسی نظام معارف افغانستان به شمار میروند که در توسعه و انکشاف آموزش و پرورش کشور نقش مهمی را ایفا مینمایند. در چنین برهه سرنوشتساز، رهبری و خانوادهٔ بزرگ معارف افغانستان، متعهد به ایجاد تحول بنیادی در روند رشد و توسعه نظام معاصر تعلیم و تربیت کشور میباشد.

از همین رو، اصلاح و انکشاف نصاب تعلیمی از اولویتهای مهم وزارت معارف پنداشته می شود. در همین راستا، توجه به کیفیت، محتوا و فرایند توزیع کتابهای درسی و رهنمای تدریس در مکاتب، مدارس و سایر نهادهای تعلیمی دولتی و خصوصی در صدر برنامههای وزارت معارف قرار دارد. ما باور داریم، بدون داشتن کتاب درسی باکیفیت، به اهداف پایدار تعلیمی در کشور دست نخواهیم یافت.

برای دستیابی به اهداف ذکرشده و نیل به یک نظام آموزشی کارآمد، از آموزگاران و مدرسان دلسوز و مدیران فرهیخته به عنوان تربیت کننده گان نسل آینده، در سراسر کشور احترامانه تقاضا می گردد تا در روند آموزش این کتاب درسی و انتقال محتوای آن به فرزندان عزیز ما، با استفاده از این رهنما، از هیچ نوع تلاشی دریغ نورزیده و در تربیت و پرورش نسل فعال و آگاه با ارزشهای دینی، ملی و تفکر انتقادی بکوشند. هر روز علاوه بر تجدید تعهد و حس مسؤولیت پذیری، با این نیت تدریس راآغاز کنند، که در آیندهٔ نزدیک شاگردان عزیز، شهروندان مؤثر، متمدن و معماران افغانستان توسعه یافته و شکوفا خواهند شد.

همچنین از دانش آموزان خوب و دوست داشتنی به مثابه ارزشمندترین سرمایه های فردای کشور میخواهم تا از فرصت ها غافل نبوده و در کمال ادب، احترام و البته کنجکاوی علمی از درس معلمان گرامی استفادهٔ بهتر کنند و خوشه چین دانش و علم استادان گرامی خود باشند.

در پایان، از تمام کارشناسان آموزشی، دانشمندان تعلیم و تربیت و همکاران فنی بخش نصاب تعلیمی کشور که در تهیه و تدوین این رهنمای تدریس مجدانه شبانه روز تلاش نمودند، ابراز قدردانی کرده و از بارگاه الهی برای آنها در این راه مقدس و انسانساز موفقیت استدعا دارم.

با آرزوی دستیابی به یک نظام معارف معیاری و توسعه یافته، و نیل به یک افغانستان آباد و مترقی دارای شهروندان آزاد، آگاه و مرفه.

> دکتور محمد میرویس بلخی وزیر معارف

## فهرست

| صفح          | عناوين                                                                 |
|--------------|------------------------------------------------------------------------|
| كايناتكاينات | درس اول: (قسمت اول) دلایل و جود و وحدانیت خداوند تعالی در <sup>ک</sup> |
| كاينات       | درس دوم: (قسمت دوم) دلایل وجود و وحدانیت خداوند تعالی در               |
| ١٨           | درس سوم: مراحل خلقت انسان در پرتو قرآن کریم                            |
| 7٣           | درس چهارم: انسان ارزشمندترین آفریدگان الهی است                         |
| YV           | درس پنجم: «آيهٔ الكرسي» نقطهٔ عروج قرآن                                |
| ٣٣           | درس ششم: زمین برای منفعت انسان                                         |
| ٣٧           | درس هفتم: محبت خداوندگلا در پیروی پیغمبر ﷺ است                         |
| ۴٠           | درس هشتم: اسلام دين كامل و همه جانبه                                   |
| ۴۴ <u></u>   | درس نهم: نماز فریضهٔ همیشه گی و انقطاع ناپذیر                          |
| 44           | درس دهم: جهاد عمده ترین راه پیروزی و اصلاح جامعه است                   |
|              | درس یازدهم: روزه و فواید آن                                            |
| ۵۴           | درس دوازدهم: حج یا کنگرهٔ جهانی مؤمنان                                 |
| ۵۶           | درس سیزدهم: نیکی و احسان به دیگران                                     |
| ۵۹           | درس چهاردهم: استفاده از رزق حلال و اجتناب از حرام                      |
| ۶۲           | درس پانزدهم: پاداش انفاق در راه خدا ﷺ                                  |
| 94           | درس شانزدهم: مساوات انسانی در قرآن کریم                                |
| ۶۷           | درس هفدهم: صفات بنده گان خاص خداوند ﷺ                                  |
| ۶۹           | درس هجدهم: نقش مؤمنان در تهذیب جامعه                                   |
| ٧٢           | درس نزدهم: منزلت مؤمنان معيوب و فقير در اسلام                          |
|              | درس بستم: و حدت و همستگی مؤمنان                                        |

## سخنی چند با معلمان محترم

#### استادان گرانقدر!

السلام عليكم ورحمة الله و بركاته

واضح است که یک نهاد تعلیمی و تربیتی خوب باعث تشکیل یک جامعه خوب ومترقی می گردد.

جامعهٔ خوب ومترقی آن جامعه یی است که ارزشهای اسلامی و مزایای اخلاقی در آن رعایت گردیده باشد؛ زیرا با رعایت ارزشهای اخلاقی و ملی افراد جامعه محفوظ و مصون می ماند که این خود هدف اساسی و بنیادی وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان است.

#### استادان گرامی!

برای اینکه اولاد وطن اشخاص مسلمان و برومند و برخوردار از سجایای دینی و آگاه از منافع اجتماعی، ملی و بین المللی و هم با روحیه وفرهنگ اصیل افغانی پرورش یابند و در رفتار، سلوک وذهنیت ایشان اثر مثبت پدید آید، لازم است استادان محترم تدریس را مطابق شیوهها و هدایات این رهنما که با زحمات دست اندر کاران ریاست انکشاف نصاب تعلیمی و تألیف کتب درسی ترتیب و به میان آمده است به پیش برند.

این کتاب (رهنمای معلم) برای مضمون تفسیر صنف یازدهم ترتیب یافته است. ساختار رهنمای دروس طوری است که در آغاز عنوان درس با ذکر شماره و صفحه درس، تعیین وتقسیم ساعت درسی با ذکر هدف و معانی بعضی کلمات قابل توضیح دربعضی دروس درج گردیده، سپس با بیان شیوه وروش تدریس، معرفی مواد ممد درسی و فعالیتهای معلم که در برگیرندهٔ احوال پرسی، تنظیم صنف، گرفتن حاضری و فعالیتهای مشترک میان معلم و شاگرد می باشد پرداخته شده است. در اخیر ارزیابی صورت گرفته و خلاصهٔ درس و سپردن کار خانه گی به شا گردان توضیح گردیده است.

برای تدریس بهتر بعد از عنوان و مشخصات درس، دانش لازمی در راستای اعطای معلومات مزید پیرامون درس به معلم محترم ذکر گردیده است .

## یک معلم خوب باید:

- \_ تقوا، ديانت واخلاق حميده داشته باشد.
  - \_دارای آرزوهای عالی باشد.
  - \_اعتماد به نفس داشته باشد.
- \_ شخصیت عالی داشته تحت تأثیر خواسته های دیگران نباشد.
- \_ قادر به حفظ وآرامش حالت روانی و تنظیم وظایف خود باشد.
  - \_ شكيبا بوده و از تحمل مشكلات هراس نداشته باشد.
    - \_ با شا گردان روابط نیک و حسنه دا شته باشد.
    - \_ با انگیزه و زحمت کش بوده و پابند به وظیفه باشد.
      - \_ با علم و معرفت علا قمندي داشته باشد.
        - \_وقت را غنيمت بشمارد.



- \_ در تعلیم و تربیهٔ شاگردان کوشا بوده در مطالعه و مذاکره از روش علمی استفاده نماید.
- \_ زمینه های تطبیق درس را در زنده گی پیگیری نماید؛ یعنی دروس را بازنده گی ارتباط دهد.
  - \_ در جستجوی معلومات بیشتر باشد و از تجارب دیگران استفاده نماید.
    - \_ رسیده گی آن منحصر به درس نبوده بلکه همه جانبه باشد .
    - \_در همه زمینه ها برای شاگردان سر مشق والگوی نیک باشد.

#### صفات یک شاگرد خوب

- ۱\_ به معلم احترام گذاشته و با علاقمندی فراوان به سخنان معلم گوش فرا میدهد.
  - ۲\_از پدر و مادر فرمانبرداری مینماید.
  - ٣\_ به وقت معين در مكتب وصنف حاضر ميشود.
  - ۴\_دروس خود را مطالعه نموده و وظایف خانگی را انجام دهد.
    - ۵\_ در همه اوقات امور نظافت وپاکیزه گی را رعایت مینماید.
- ع\_نكات مهم درس را در هر ساعت درسي در كتابچهٔ ياد داشت خود مينويسد.
  - ۷\_ به دیگران احترام می کند و دوستان خوب انتخاب مینماید.
  - ۸\_ به ادای نمازهای پنجگانه در جماعت پابندی نشان می دهد.
- ۹\_وسایل وضروریات درسی را برای خود آماده میسازد، ودر تهیهٔ مواد مناسب درسی از رهنمایی معلم خود استفاده مینماید.
  - ۱۰\_ از اسراف اجتناب می ورزد و اعتدال و میانه روی در همه امور را پیشه خود میسازد.
    - ۱۱-از تقلیدهای بیجا و از تشابه نا مطلوب خود داری می کند.

#### یلان درسی

پلان در لغت تدبیر، سنجش و تصمیم گیری برای اجرای یک کار را گویند و در اصطلاح پلان عبارت از طرح «نقشه» ذهنی است که برای انجام یک کار، فعالیتهای آنرا تنظیم مینماید.

پلان درسی عبارت از طرح یا نقشه ذهنی بوده که از طرف معلم تمام فعالیتهای معلم و شاگردان که در یک ساعت درسی انجام میدهند بخاطر اجرا در آن درج شده باشد.

## فواید عمده و وظایف پلان درسی

- \_ ترتیب و تنظیم نمودن بهترین مواد و حل مطالب مغلق و پیچیده.
  - \_ استفاده از روشهای مختلف در تدریس.
  - \_ سهیم گر دا نیدن شاگردان در فعالیتهای درسی.
- \_ معلم محترم مي تواند به اطمينان خاطر تدريس نمايد تا براي شا گردان موثر واقع گردد.
  - \_ پلان و تدریس خوب معلم را به هدف میرساند.



#### توضيح محتويات رهنماي معلم

#### ١ اصطلاحات

اصطلاحات جمع اصطلاح کلمه عربی بوده که از ریشهٔ صلح گرفته شده و به مفهوم آشتی کردن و اصطلاح به معنی اتفاق هم آمده است ولغتی است که عده یی برای خود وضع می کنند.

اصطلاح اسم مطابق فرهنگ بر ترمینالوژی(Terminology) کاربرد اصطلاحات، حقایق و نظریههای خاص هر قوم، ملت، مذهب و فرا گیر همه ماهیتهای علوم است که به اتفاق جمع کثیر بر یک مفهوم اساسی، مهارتها و طرز فکر و ذهنیت خود وضع کرده اند.

مثلاً: اصطلاحات آیت، سوره، رکوع وغیره در قرآن کریم و یا اصطلاحات کلمه، نماز، زکات وحج در تعلیمات دینی وغیره.

#### ۲\_ اهداف

اهداف جمع هدف است در فرهنگ معین، هدف چنین تعریف شده است هر چیز بلند و بر افراشته، نشانه، تیر، آن چه آدمی برای رسیدن به آن بکوشد، مقصود وغایت.

اهداف یک واحد درسی بر اساس اهداف و آرمان ملی اهداف کلی نظام تعلیم و تربیه اهداف دورههای تعلیمی، اهداف مفردات، اهداف مضمون درسی در یک صنف در حیطهٔ دانش، مهارت و ذهنیت محتوا طرح می گردد.

تعیین اهداف کلی و جزیی در یک مضمون و در یک واحد درسی به قصد ایجاد تغییرات در رفتار شاگردان وانکشاف ذهنی در معلومات ایشان اجرا می شود که این تغییرات همان هدفهای بر نامهٔ درسی میباشد.

قلمرو و منابع اهداف عبارت از طبیعت دانش آموزان، جامعه و دانش گرد آوری شده برای تربیت شاگردان است که با نیازها، نظر سنجیها، تحقیق و مطالعه انتخاب می گردد.

رابطهٔ هدف با برنامه درسی تا آن حد مهم و اساسی است که اگر ما هدف نداشته باشیم بر نامه هم نمی توانیم داشته باشیم؛ به عبارت دیگر، بر نامه ریزی(طرح و تهیه مواد آموزشی چون کتاب درسی، راهنمای معلم و....) تنها زمانی صورت علمی و منطقی به خود می گیرد که هدف مشخص را دنبال کند.

در حقیقت محتوای یک درس را، اهداف دانشی که شاگردان چقدر میدانند؟ اهداف مهارتی که شاگردان چه سان عمل کرده می توانند؟ و اهداف ذهنی و یا طرز تلقی که چطور شاگردان منحیث افراد و اشخاص انکشاف مینمایند و در زنده گی اجتماعی سهم فعالانه می گیرند، تشکیل میدهد.

#### ۳- تعریف مواد درسی

مواد درسی عبارت از اشیا و وسایلی است که معلم و شاگردان را برای به دست آوردن هدف درس کمک مینماید و یا به عباره دیگر آن وسایل سمعی و بصری که معلم در تدریس از آن کار میگیرد.

## ٤\_ مواد ممد درسي

مواد ممد درسی شامل مواد طبیعی ساده محیطی چون دانه های لوبیا، نخود، سنگریزه و غیره و مواد غیر محیطی چون چارت، فلش کارت مودلها چون (کره زمین، نقشه، تصویر)و غیره. از نگاه نوعیت و ماهیت مواد به دودسته تقسیم می شود: مواد عمومی از قبیل کتاب درسی، تخته، تباشیر و غیره. وهم موادی مثل مودلها، گرافها، سی دی، فلم،



پر جکتور، لابراتوارها، کارتهای مصور وساده، چارت مقوایی، فلب چارت، بکس هندسی، نقشه وغیره که توسط معلم و شاگردان تهیه و در یک درس از آنها استفاده میشود.

مواد درسی شاگردان را از مرحله میخانیکی (که طوطی وار درس را به حافظه بسپارند) به مرحلهٔ عینیت وفهم عمیق میرساند.در را هنمای معلم هدف ما از مواد درسی مواد عمومی؛ مانند: کتاب، تخته و تباشیر و .. نیست، بلکه هدف آن مواد کمکی و موثری است که از منابع دیگر به شکل ساده و یا مدرن معلم آنرا تهیه میکند و یا تو سط فابریکه و یا کدام مرجع دیگر چون دفتر تکنالوژی آموزشی در اختیار مکاتب قرار می دهد.

#### ٥\_ فعاليتهاي آموزشي

هدف از آوردن فعالیتها، اشتغال فراگیری شاگردان است به شکل مجموعی، انفرادی و گروپی در ایفای نقش، رونویسی، متن خوانی، مشاهده، بر قراری ارتباط، طبقه بندی و غیره که در فضای آموزشی انجام می یابد و یا بیرون از صنف در میدان مکتب، سیر علمی، اشتراک در جلسات و برنامههای فرهنگی، دینی و غیره.

برای فعالیتها در پلان درسی فرصت بیشتر اختصاص داده شده تا درس بصورت موثر در ذهن شاگردان بنشیند و شاگردان از دانش کسب شده، مهارت انجام شده و ذهنیت مثبت ایجاد شده در زنده گی روزمره استفاده کرده بتوانند و شاگردان از دانش کسب شده، مهارت انجام شده و ذهنیت مثبت ایجاد شده در زنده گی روزمره استفاده کرده بتوانند و شاگردان از من واهمیت درس که در رشد شخصیت و سلوک فردی و اجتماعی شاگردان نقش اساسی دارد پی ببرند.

#### ٦\_ارزيابي

یکی از ارکان برنامهٔ درسی است که ارزیابی پایان یک درس و ارزیابی مستمر را احتوا دارد.

ارزیابی انعکاسگر تحلیل و تفسیر اطلاعاتی است که به شکل سیستماتیک در دانش آموز، هدفهای مورد نظر سیستم آموزشی (درسی )تحقق یافته اند و یا در حال تحقق یافتن هستند و ما را مطمئن میسازد که به چه اندازه به اهداف دانشی و نگرشی درس مورد نظر رسیده ایم که از طریق مشاهده، آموزش کتبی ویا جدول معیاری نمرات صورت می پذیرد.

#### ۷\_ اهمیت درس

در زنده گی روزمره شاگردان متن خوانی درس، مهارتها و تک مهارتها ( مهارتهای خورد و کوچک از یک روش تدریس) چقدر کار برد عینی و عملی دارد ورشد فردی و روابط اجتماعی شا گردان به کدام مقیاس پیشرفت به دست می آید مورد ارزیابی قرار می گیرد.

معلم محترم می تواند ارزش ونتیجهٔ حاصل هر درس را از طریق مشاهده و تغییرات در رفتار، سلوک، طرز برخورد و ارتباط شاگرد با شاگرد کشف و سنجش نماید و خود را متیقن بسازد.

## 4\_ کار خانه گی

از اینکه شاگرد بیشتر اوقات خود را با فامیل و در میان اعضای خانواده می گذراند، بنا بر آن کار خانه گی که در حقیقت پیمایشگر اهداف درس و جزء لا ینفک یاد گیری و یاد دهی است مطابق با توانمندیهای شاگردان به شیوهٔ بسیار ساده داده شود و شاگردان تشویق به اجرای آن در اوقات فراغت به کمک دوستان، اولیا و اعضای خانواده می شوند.

#### اصول یا روشهای تدریس

حقیقت مسلم است که انسانها هر کاری راکه میکنند باید اصول آنرا بدانند، هر گاه اصول آنرا ندانند از اجرای آن نتیجه مثبت گرفته نمی توانند، اصول جمع اصل و به معنی اساس و بنیاد است و در تعلیم و تربیه عبارت از یک سلسله مقررات و روشهای منظم است که استاد در تدریس یک موضوع از آن کار می گیرد و در نتیجه وی رابه هدف تدریس می رساند. به هر اندازهٔ که معلم به روشهای بیشتر آشنا باشد محتوا و مواد دلخواه خویش را با در نظر داشت شرایط زمانی و مکانی در اختیار شاگردان قرار می دهد و هیچ شاگرد در جریان تدریس غیر فعال نبوده و تدریس استاد دلپذیر می شود.

تدریس: عبارت از آن سلسله فعالیتهای منظم تعمیری است که معلم و شاگرد هر دو را به هدف تدریس میرساند و این اصول تدریس را میتود تدریس و یا روش تدریس نیز می گویند.

#### میتود یا روش تدریس

برای انجام یک کار طی نمودن مراحل لازم را میتود می گویند ویا روش یا میتود راه منظم و با قاعده و منطقی برای ارائهٔ درس است؛ پس معلوم شد که آن فعالیتهای لازم که معلم به کمک آن از طریق آسان در وقت کم مطلب را به شاگردان آموزش بدهد میتود است.

اصول تدریس اقسام زیاد دارد؛ مانند لکچر، خطابه، مشق و تمرین، سؤال و جواب، نمایش، مسابقه اجرای نقش، کار گروپی، سیر علمی، مناقشه ومذاکره، روش انفرادی، مطالعه وغیره. ما صرف آن روشهایی که در این رهنما از آن استفاده نموده ایم به شما معرفی مینماییم.

## ۱- روش کارگروپی

شا گردان یک صنف به چند گروپ تقسیم می شوند، هر گروپ بالای یک موضوع که از طرف معلم برایشان داده می شود بطور مشترک کار مینمایند، نظریات و افکار خود را باهم شریک نموده و بخاطر یاد گرفتن یک موضوع از یکدیگر می پرسند.

بحث و مناقشه صورت می گیرد، در این روش معلم حیثیت رهنما و مشاهد را داشته هر گاه درگروپها مشکل پیدا شود به سؤالهای شان جواب میدهد (تجارب ثابت ساخته که آموزش گروپی نسبت به آموزش انفرادی موثر تر است).

نکات عمده یی که معلم باید در وقت اجرای کار گروپی در نظر داشته باشد:

۱\_ بهتر است اعضای گروپ از ۳\_۶ نفر باشد و گروپها نام گذاری گردند.

۲\_ هدایت کار گروپی باید خوب و واضح باشد.

۳\_ در صورت امکان در کار گروپی شا گردان بشکل دایروی تنظیم شوند.

۴\_در بین گروپها باید فاصله موجود باشد تا معلم بخوبی گشت و گذار کرده بتواند.

۵\_ معلم گروپها را بررسي ونظارت نموده وسؤالهاي آنها را جواب ميدهد.

ع\_در کار گروپی موضوعات باید طوری به شاگردان داده شود که قدرت اجرای آنرا داشته باشند.

۷\_ در کارگروپی آینده باید شاگردان تغییر و تبدیل شوند.

۸\_ در کار گروپی وقت تعیین شود.

۹\_ در آخر کار گروپی نتیجهٔ آن اعلان شود.

۲\_ روش اجرای نقش: شاگردان سهم می گیرند و موضوع درس را که قابل تمثیل باشد به شکل صحنهٔ حقیقی تمثیل می نمایند.

نکات عمده که در روش اجرای نقش باید در نظر گرفته شود:

۱\_ از این روش وقتی استفاده گردد که مردم آنرا بد نبینند.

۲\_ مواردی که برای اجرای نقش ضرورت است باید قبلاً تهیه شود.

٣\_ معلم باید در مورد اجرای نقش شاگردان موقف تسهیل گر و یک رهنما را داشته باشد.

۴\_ دروقت اجرای نقش، معلم باید کنترول صنف را مد نظر داشته باشد.

۵\_ در روش اجرای نقش باید برای شاگردان هدایات واضح داده شود که کدام شاگرد در کدام نقش، چه کارها را، چه وقت انجام دهد.

ع\_در روش اجرای نقش باید شاگردانی انتخاب شوند که قدرت اجرای آنرا داشته باشند.

٧\_ اجرای نقش در همان نقطهٔ صنف اجرا شود که تمام شاگردان دیده بتوانند.

## ٣- روش سؤال وجواب

در این روش موضوع درس به قسمتهای کوچک تقسیم گردیده و از هر قسمت آن سؤالات طرح می شود. نکات عمده یی که در این روش باید در نظر گرفته شود قرار ذیل است:

1\_ معلم باید طوری بپرسد که شاگرد مفهوم پرسش را بداند.

۲\_ وقتیکه یک شاگرد سؤال مینماید معلم باید سؤال این شاگرد را به شاگرد دیگر راجع سازد تا او جواب بدهد.

٣\_ به شا گردان موقع داده شود تا از یکدیگر سؤال نمایند.

۴\_در وقت سؤال و جواب باید معلم از موضوع خارج نشود.

۵\_ در روش سؤال و جواب به اکثریت شا گردان سهم داده شود.

ع\_شا گردی که همیشه میخواهد سؤال را جواب بگوید با تشویق همین شاگرد، برای دیگران هم فُرصت داده شود.

۷\_وقت باید در نظر گرفته شود.

٨\_ شاگردي كه در سؤال و جواب سهم نمي گيرد در سؤال و جواب شامل ساخته شود.

٩\_ معلم محترم شاگرد را در صورت ارائهٔ جواب غلط، تهدید نکند.

١٠\_ معلم محترم بايد شاگرد را در صورت ارائهٔ جواب صحيح تشويق نمايد.

## **3\_ روش مسابقه**

مسابقه یکی از روشهای اصول تدریس میباشد، در این روش رقابت مثبت بین شاگردان ایجاد شده و یک گروپ از شاگردان کوشش مینماید تا از گروپ دیگر مسابقه را ببرد، در این روش شاگردان بیشتر فعال بوده و مرکز فعالیت قرار میگیرند. در این اصول(روش) شاگردان به دو گروپ یا بیشتر از آن نظر به لزوم دید تقسیم میشوند و از هر گروپ به سویههای مساوی به تعداد مساوی شاگردان انتخاب میشوند و از این روش در صنوف ابتدایی و ثانوی میتوان کار گرفت.

نکاتی که در روش مسابقه باید در نظر گرفته شود، قرار ذیل است:

١\_ هدايت مسابقه بايد واضح باشد.

٢\_ در وقت مسابقه صنف باید کنترول شود.

٣\_ در توزیع نمرات عدالت مراعات شود.

۴\_ سؤالات مسابقه باید متنوع بوده و آسان و مشکل ترتیب گردیده و از هر گروپ مساویانه پرسش صورت گیرد.

۵\_ در روش مسابقه یک شاگرد از شاگرد دیگر سؤال می کند، و اگر شاگرد سؤال کرده نتواند معلم سؤال خواهد کرد.

ع\_در اخير بايد نتيجه مسابقه اعلان شود.

## ٥\_ روش مباحثه و گفتگو

درین روش معلم سؤالات تفکر بر انگیز را ارائه مینماید و فرصت مناقشه را برای شاگردان میدهد، بعد جوابات صحیح را انتخاب نموده و آنرا در روی تخته مینویسد، تا که همه عناصر موضوع به پایه اکمال رسد و در اخیر جمع بندی مینماید و ارتباط بین افکاری که همراه شاگردان به توافق رسیده باشد با استدلال از آیات، احادیث، سیرت و دلایل فقهی و اقوال و اعمال سلف صالح مبتنی بر سهم گیری شاگردان، برای اینکه منابع شریعت سر چشمههای اساسی برای اندیشیدن و استدلال باشد استفاده می گردد.

## ٦\_ روش حل مسأله

درین شیوه از طرح یک مشکل و یا یک پرسشی که مربوط به زنده گی روزمره است کار گرفته می شود تا توجه شاگردان را جلب نموده و آنان را به کاوش وا دارد تا راه رسیدن به حل مشکل و یا پرسشی را در یابند.

با به کارگیری این شیوه توا نایی شا گردان در اندیشیدن و جستجو نمودن افزایش یافته، مهارت بکار گیری منابع و تنظیم معلومات پدید می آید؛ زیرا احکام و دساتیر اسلامی رابطه تنگاتنگی با زنده گی روزمره شاگردان داشته و به قضایای زنده گی و مشکلات آنان ارتباط دارد، و درست بکار گیری این اسلوب که شا گردان توانایی سهم گیری فعال را به دست می آورند و شاگردان را به در ک حکمت شریعت کمک می نماید، در ک شریعتی که روابط انسان ها را نظم بخشیده و مصلحت های آنان را بهتر بر آورده می سازد و رابطه شاگرد را با خداوند بزرگ محکمتر و عمیق ترمی سازد.

## ٧\_ روش تحليل(تجزيه)مفاهيم

در این روش محدود ساختن درس که دارای مفاهیم باشد و استوار با مثالها را ارائه نماید واین کار با بکار گیری یکی یا بیشتر از استراتیژیهای این اسلوب تدریس انجام میپذیرد؛ مثلاً:

\_ مثالهای مثبت و منفی، تعریف، فشردهٔ خصایص.

\_ تعریف مفهوم، مثالهای مثبت و مثالهای منفی.

\_ مثالهای مثبت و منفی، تعریف مفهوم.

استخدام چنین روش در تدریس تربیهٔ اسلامی کمک نموده و برای شناخت بیشتر و ترسیخ آن در ذهن شا گردان صورت می گیرد و شا گردان را به فهمیدن حقایق اسلام به صورت واضح و دور از هر نوع شبه و فهم نادرست قادر میسازد.

## ۸\_ روش قصه و حکایت



معلم جهت تدریس تاریخ و واقعیات تاریخی از اسلوب قصه استفاده می نماید، اساسات قصه را مراعات نموده تا مورد د لچسپی و علا قمندی شا گردان قرار گیرد و چیزهایی که شیوهٔ قصه در پی دارد؛ مثل: تحلیل و نتیجه گیری از حکمتهای که در آن نهفته است مراعات گردد. کوتاه ساختن قصه، واضح نمودن اندرزهایی که در آن موجود می باشد؛ چنین روش هم برای خورد سالان و هم برای بزرگ سالان بکار برده می شود و همچنان از روش قصه جهت تدریس سیر قالنبی عرفی استفاده شود.

در اسلوب قصه نكات ذيل بايد در نظر گرفته شود:

\_قصه باید کو تاه باشد و قبل از ختم ساعت درسی تمام شود.

\_در قصهٔ انتخاب شده فهم شاگردان مد نظر گرفته شود.

\_ قصه مورد علاقه و دلچسپی شا گردان قرار گیرد.

#### ٩\_ روش نمایش

در ین شیوه معلم برخی از موضوعات درس را تحریر نموده، بعد برای هر شاگرد نقشی را تعیین مینماید و آنرا به طور فعال و مؤثر اجرا نموده تاکه تأثیر آن در ذهن شا گردان باقی بماند.

برای بر آوردن این هدف می توانیم از نمایشهای شنیدنی و یا دیدنی مثل رادیو و ویدیو استفاده نماییم.

لازم است تا در شیوهٔ تمثیل از ایفای نقش انبیای کرام اینگ و کبار صحابه شخص جداً خود داری نمود تا خدای نخواسته به شخصیت آنها صدمه وارد نشود.

## ۱۰\_ روش لکچر (سخنرانی)

معلم زمانی این شیوه را بکار میبرد که قبلاً برای شاگردان مفاهیم مهم را ارائه کرده باشد و خود را مطمئن سازد تاچه حد معلومات و مفاهیم در اذهان شاگردان جاگزین گردیده است. قابل تذکر میباشد که در این شیوه معلم از اطالت و دراز ساختن بیش از حد موضوع پرهیز نماید تا سبب خستگی و پراگنده گی اذهان شاگردان نگردیده و همچنان سخنهای استاد در بر گیرندهٔ سؤالاتی باشد تا باعث جلب توجه شاگردان گردد و همزمان ایشان بتوانند سهم فعال در آموزش بگیرند تا اسلوب سخنرانی و خطابه نیز در آن تحقق یابد.

## ۱۱\_ روش مشق وتمرین(تکرار)

از این شیوه در تدریس قرآن کریم، احادیث نبوی و متنهایی که از شا گردان خواندن دقیق و درست آن مطالبه و مقصود میباشد کارگرفته میشود، شا گرد قرائت و نطق کلمات و متنها را با تطبیق احکام تجوید میشنواند.

در آموزش تلاوت برای صنوف ابتدایی به خصوص برا ی حفظ سورهها و احادیث توسط شا گردان، معلم نا گزیر، از بکار گیری این شیوه می باشد؛ به گونه ای که استاد یک آیه و یا جزء آن را میخواند و شاگردان در گروهها و دستهها با آن تکرار می نمایند، چنانکه کلمات دشوار و عباراتی که به توضیح بیشتر نیاز دارد جدا گانه تکرار می نمایند.

## ۱۲ - روش تمرین عملی

تمرین عملی در به دست آمدن مهارتهای عملی در موضوعاتی که به عمل نیازمند است آشکار می گردد، مانند نماز، وضو، تیمم و مهارت کامل تلاوت، و مهارتهای تحقیق و به کار گیری مراجع ورسم نقشهها و خواندن آنها. درین شیوه شاگردان آنچه را قابل تطبیق است در داخل و یا خارج از صنف زیر نظر معلم وبه رهنمایی او که از فهم شاگردان بالا نباشد عملی مینمایند.

#### 17\_ روش جستجو و کشف

درین شیوه شاگرد مکلف به مراجع و مصادر و منابع علمی، منابع مضمون درسی و دریافت معلومات ضروری و تعمق در آیات قرآن کریم، کتب تفسیر، باز دید از اماکن و مراکز تخصصی و استفاده از نشریات و روزنامه ها می گردد.

درین شیوه نقش شاگردان بحث، اکتشاف و جمع آوری معلومات است؛ سپس منظم نمودن آنها و تقدیم نمودن و مناقشهٔ آنها با شاگردان و تهیه خلاصه آنچه مناقشه شده برروی تخته می باشد، تا خلاصه کار شاگرد برای دیگر شاگردان سرمشق قرار گیرد. برای معلم که شیوههای یاد شده را بکار می بندد مناسب است تا موارد آتی را مد نظر داشته باشد:

\_ مقدمهٔ درس را آماده نموده و اذهان شا گردان را به وسیلهٔ یکی از شیوههای یاد شده آماده سازد، مانند بر انگیختن به اشکال، و یا طرح سؤال، خوانش قصهٔ جالب، نمایش تصویر یا تکرار درس گذشته و یاچیزهای دیگری که در اسلوب مقدمه و وسایل آن توضیح داده شده است.

\_ عقيدهٔ اسلامي مبدأ و سر چشمه همه موضوعات مربوط به تعليمات اسلامي باشد.

\_ شاگردان را تشویق به سهم گیری فعال در جریان استفاده از شیوههای یاد شده نماید تا آنجا که ممکن است خود آموزی را در آنان تقویت کند.

\_ در هنگام استفاده از شیوههای تدریس تنوع را به کار برده تا اهداف مد نظر بر آورده شده و تفاوتهای فردی را که در میان افراد صنف است در نظر داشته باشد، بنا برین، تدریس خود را با بکار گیری شیوهٔ گفت و گو، داستان، تمثیل، جستجو، تحلیل مفاهیم، و تمرین عملی متنوع نماید تا کفایت خوبی در تدریس از خود بروز داده و مشارکت وسیع شاگردان را جلب نماید؛ بدیهی است که باید از تدریس ملالت آور واستفاده از یک روش تدریس دراز مدت اجتناب گردد.

\_ معلم محترم باید بیشتر کوشش نماید تا شواهدی را از قرآن کریم با توجه به سطح دانش و تواناییهای عقلی و علمی شاگردان انتخاب نماید.

در اخیر توجه استادان گرامی را روی چند اصل آتی خواهانیم تا باشد که با رعایت آن اثر بیشتر در سلوک و ذهنیت شاگردان هویدا گردد:

 ۱\_ معلم محترم به رعایت هدایات و رهنماییهای این کتاب مکلف است و در عین حال از هر آنچه که در تدریس مفید واقع می گردد استفاده کند.

۲\_ از و جایب معلمین ماست که رهنما را قبلاً مطالعه نموده و برای ارائهٔ درس آماده گی لازم بگیرند.

۳\_دا نشهای لازمی را عمیقاً مطالعه نموده محتویات آن را در صورت امکان به زبان ساده به شاگردان انتقال دهد.

۴\_ معلم محترم حین ورود به صنف بعد از ادای سلام به تدریس آغاز نماید و با گفتن نام خداوند ﷺ با در نظر داشت کسب ثواب، ترقی وطن و اولاد وطن درس را به پیش ببرد.

۵\_ از اظهار سخنان اضافی خود داری نموده، حقایق علمی و شرعی را از شاگردان نپوشاند.

۶\_ در صورت مواجه شدن به اغلاط طباعتی کتاب درسی ورهنمای معلم در تصحیح آن بکوشد.

در اخیر از خداوند بزرگ برای همه معلمان محترم و فرزندان وطن خویش توفیق مزید را خواهانیم.

#### درس اول (قسمت اول)

## عنوان: دلایل وجود و وحدانیت خداوند تعالی در کاینات

وقت: سه ساعت درسی

#### **اهداف:** شاگردان باید:

- آیت شماره (۱۶۴) سورهٔ بقره را به صورت درست تلاوت و حفظ کرده بتوانند.
- در روشنایی این آیت مبارکه به دلایل وجود ذات واجب الوجود و توحید الوهیت او تعالی، معلومات حاصل نمایند.
- آفرینش آسمانها و زمین، گردش شب و روز، حرکت کشتیها در بحر، پیدایش آب و رویانیدن گیاهان و زنده جانها را از دیدگاه آیات تکوینی و علوم ساینسی تحلیل و تجزیه کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

#### توحيد

توحید اولین و اساسی ترین شرط رستگاری و رسیدن به کمال معنوی است، توحید مهمترین موضوع مطرح شده در همه کتابهای آسمانی و مخصوصا قرآن مجید است، توحید هدف بعثت رسل و سر لوحه دعوت همه انبیاء از آدم تا خاتم و در واقع دعوت مشترک همه انبیا بوده است؛ یعنی با وجود اینکه بسیاری از پیامبران شریعت و کتاب جداگانه و مستقلی داشته اند و در فروع هر کدام احکام مخصوص خود را تبلیغ میکرده اند؛ اما توحید موضوع مشترک در دعوت همه آنها بوده که این خود بیانگر اهمیت مسألهٔ توحید است. قرآن مجید دعوت انبیا را به تفصیل بیان کرده و توحید را اساس دعوت همه پیامبران قرار داده است، چنانکه می فرماید:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ [النحل: ٣٦]

ترجمه: ما در میان هر ملتی پیامبری فرستادیم که خدا را بپرستید و از طاغوت دوری کنید، پس خداوند گروهی از آنها را هدایت داد و گروهی از ایشان گمراهی بر آنها واجب گردید، پس در زمین گردش کنید و ببینید که سر انجام کار کسانی که تکذیب کرده اند به کجا کشیده است.

ترجمه: بدون شک شرک ظلمی است بزرگ.

شاه ولى الله دهلوى رحمه الله مى فرمايد: «توحيد سه مرتبه دارد: اول اينكه تنها خداوند را واجب الوجود بدانيم ، دوم اينكه تنها خداوند را خالق و گرداننده آسمانها و زمين و آنچه ميان آنها است بدانيم ، سوم اينكه هيچ كس را جز ذات الله لايق عبادت ندانيم».

برای اینکه شخص موحد قرار بگیرد لازم است به همه این موارد اعتقاد داشته باشد و در هیچ یکی از این سه موارد با خداوند شریک نسازد. شرح مختصر موارد سه گانهٔ توحید قرار آتی میباشد:

۱- توحید فی وجوب الوجود: یعنی اعتقاد به این که انسان ذات الله ﷺ را واجب الوجود، قدیم و ازلی بداند و معتقد باشد که الله ﷺ همیشه بوده و است و جز او هیچ کس واجب و ازلی نیست؛ بلکه دیگران ممکن الوجودند، با مشیت الهی بوجود آمده اند و روزی هم با مشیت الهی از بین می روند. قرآن مجید در این باره می فرماید: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجُهَهُ ﴾ [القصص: ۸۸] در جایی دیگر می فرماید ﴿ كُلُ مَنْ عَلَیْهَا فَانٍ \* وَیَبْقی وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجُلالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾. [الرحمن: ٢٦- وجه که بر روی آن (زمین) است فنا شنونده است و ذات پروردگارت که ذو الجلال والاکرام است باقی می ماند. خداوند متعال در قدیم بودن ذات و صفات خویش تنها و منفرد است ، پس وجود الله هیچ آغازی ندارد و جز او تعالی هیچ کس در ذات و صفات قدیم نیست.

قرآن مجيد در اين باره مي فر مايد: ﴿ أَلا لَهُ الْخُلْقُ وَالأَمْرُ ﴾. [الأعراف: ٥٤].

ترجمه: آگاه شو که خلقت و آفرینش و تدبیر امور خاص به دست خداوند است.

و در جایی دیگر می فرماید: ﴿قُلِ اللهُ حَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ﴾ [الرعد: ۱۶] ترجمه: بگو خداوند آفریننده هر چیزی است و اوست یگانهٔ قهار.

علامه آلوسی در این مورد می گوید: خلق کردن یعنی اختراع بدون استفاده از الگو و نمونه، ولی گاهی بمعنی طراحی کردن بکار میرود؛ پس به معنی اول هیچ کس جز خداوند به آن متصف نمی گردد؛ اما به معنی دوم گاهی دیگران هم متصف میگردند.

۲- توحید فی التصرف و التد بیر: یعنی اعتقاد بر این که گرداننده و کنترول کنندهٔ جهان هستی ذات خداوند متعال است و هیچکس با الله در این صفت شریک نیست و حتی در جزئی ترین مسایل کسی جز الله تصرفی ندارد ، نه ذاتا و نه عطاءً، یعنی نه خود چنان قدرت و صلاحیتیی دارد و نه خداوند به کسی چنین فضیلتی را عطا کرده است که بتواند با قدرت غیبی و ما فوق اسباب درفعل وانفعالات عالم تأثیری داشته باشد، مثلاً: در گردش زمین و زمان، لیل و نهار، آبادانی و ویرانی و یا آوردن حالات مختلف همانند پیروزی و شکست ،پریشانی و خوشحالی ، کشتن و زنده کردن ، ضرر رساندن و نفع دادن ، دادن فرزند و عقیم کردن و خلاصه در هیچ پدیدهٔ کوچک و بزرگی کسی نمی تواند اعمال نظر کند، و این تنها ذات بی مانند الله است که همه کارهای عالم را می گرداند ، اوست که دگرگونیها را در جهان ایجاد می کند ، به هر کس که بخواهد می بخشد و از هر کس که بخواهد می گیرد. ﴿یُدَیِّرُ الأَمْرُ مَا مِن شَفِیعٍ إِلاً مِن بَعْدِ ایونس: ۳].

ترجمه: خداوند امر را تدبير ميكند، هيچ شفاعت گرى مگر بعد از اذن او نيست.

﴿ يُدَبِّرُ الأَمْرُ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لَعَلَكُم بِلِقَاء رَبَّكُمْ تُوفِئُونَ ﴾ [الرعد: ۲] ترجمه: خداوند كار آفرينش را تدبير ميكند و آيات خود را به روشنى بيان ميكند، باشد كه شما به لقاى پروردگارتان يقين حاصل كنيد. قرآن مجيد تصرف ديگران درعالم هستى و تغييرات آنرابه صراحت ردكرده است. مثلا در مورد گردش ايام مىفرمايد: ﴿ قُلْ أَرَائِتُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلُ سَرُمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُم بِضِيَاء أَقَلا تَسْمَعُونَ \* قُلْ أَرَائِتُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرُمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُم بِضِيَاء أَقَلا تَسْمَعُونَ \* قُلْ أَرَائِتُمْ إِن جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرُمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُم بِلِيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْعِرُونَ ﴾ [القصص: ٧١- ٧٧] ترجمه: بكو (اى پيامبر) آيا نگريسته ايد اگر خداوند شب را تا يأكر به من خبر بدهيد اگر خداوند روز را تا قيامت بر شما جاودانه گرداند بجز خدا كدام معبود است كه بتواند براى شما شهى را بياورد تا در آن بياراميد آيا نمي بينيد. و در مورد فرود آوردن باران مى فرمايد: ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ النَّاء الذِي تَشْرَبُونَ \* أَنْ أَنْفُرُنُ أَمْ خَنُ الْمُنْإِلُونَ ﴾ [الواقعه: ٩٨ - ٣٩] ترجمه: آيا هيچ در مورد آبى كه مىنوشيد الديشيده ايد آيا شما أَنْرا فرود آورده ايد يا ما آنرا فرود آورنده ايم . و در مورد اعضاء و جوارح انسان مى فرمايد: ﴿ قُلُ أَرَائِتُمُ إِنْ أَخَذَ اللهُ شنوايى و سَعْكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَحَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنْ إِلَٰهٌ غَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُم بِهِ ﴾ [الانعام: ٢٤] ترجمه: بكو به من خبر دهيد اگرالله شنوايى و بينايى تان را بگيرد و بر دلهايتان مُهر نهد غير از الله آيا معبودى است كه آن را به شما برگرداند.

٣- توحيد في الالوهيت: سومين و مهمترين بخش توحيد اين است كه درعبادت كسى باخدا شريك قرارداده نشود و همه عبادتها ازجمله عبادتهاى قولى، عملى ، مالى و مخصوصا دعا و تضرع كه مغز عبادت است فقط براى ذات الله انجام بگيرد ، همه نذرها و نيازها به نام او داده شود ، در مشكلات فقط او خوانده شود و فقط از او كمك گرفته شود. جز او براى هيچكس سجده ، طواف و اعتكاف نشود وهيچ كس جز او براى حل مشكلى و يا حصول نعمتى خوانده نشود. توحيد في الالوهيه مهمترين بخش توحيد است و بيشترين آيات قرآن مجيد براى تأكيد آن نازل شده اند زيرا بزرگترين انحراف بشر در همين بخش از توحيد بوده است .قرآن مجيد در اين باره مي فرمايد: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ الله و المحمد: ١٩] ترجمه: بس بدان كه هيچ معبودى جز خدا نيست. ﴿اللهُ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ الحُيُّ الْقَيُّومُ﴾ [آل عمران: ٢] ترجمه: الله؛ جز او معبودى نيست، حي و قيوم است.

علامه ابو العز الحنفي مي فرمايد:

«اگر کسی به توحید ربوبیت معترف باشد اما با وجود آن تنها خدا را عبادت نکند و ازعبادت غیر الله بیزار نباشد همانند دیگر مشرکین مشرک است ».

#### معاني كلمات:

تجرى: حركت مي كند.

روش تدریس: مسابقوی، توضیحی، سؤال و جواب.

مواد ممد درسی: کتاب تفسیر، مودلها و پوسترها.

## جریان درس:

| فعاليتها                                                                                                  | وقت وقت           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| معلم محترم حين ورود به صنف تحفهٔ خالدهٔ اسلام را كه لفظ السلام عليكم ورحمة الله و بركاته است              | ۵ دقیقه           |
| به شاگردان القاء مینماید و پس از حمد و ثنای باری تعالی و درود به حضرت فخر کاینات محمد                     |                   |
| مصطفی با شاگردان صمیمانه احوال پرسی می کند و سال نو تعلیمی را ضمن ارتقای شاگردان از                       |                   |
| صنف دهم به صنف یازدهم تبریک می گوید و خود را به شاگردان معرفی مینماید.                                    |                   |
| معلم محترم با یک مرور گذرا به درسهای تفسیر شریف صنف دهم، فهرست درسهای صنف                                 |                   |
| يازدهم را بصورت اجمال به شاگردان ارايه بدارد.                                                             |                   |
| - معلم محترم با گفتن استعاذه و بسمله آیت مبارکه(۱۶۴) را به آواز رسا و زیبا و با رعایت تجوید               |                   |
| تلاوت نماید و سپس از سه نفر شاگرد بخواهد تا بالنوبه آیت(۱۶۴) سورهٔ بقره را قرائت کنند.                    |                   |
| معلم محترم عناوین جانبی درس را به تخته مینویسد و در بارهٔ هر مطلب که از فحوای آیت مبارک                   | /= = . <b>Y</b> A |
| نمودار می شود و بر وجود وحدانیت الله تعالی دلالت صریح دارد به شکل توضیحی به شاگردان ارایه                 | ۲۵ دقیقه          |
| مینماید و هر گاه پوسترها و مودلهایی در این رابطه در دسترس باشد و دال بر دلایل قدرت و                      |                   |
| وحدانیت الله تعالی باشد نشان دهی کند.                                                                     |                   |
| معلم محترم به شاگردان هدایت می دهد تا در گروپهای دو نفری معانی کلمات قرآنی را به کمک                      |                   |
| یکدیگر نوشته کنند و به نماینده گی از صنف یکنفر شاگرد نقاط مهم درس را به همصنفانش ابراز نماید.             |                   |
| معلم محترم شاگردان را به دو گروپ تقسیم نموده، گروپ اول نظریات شان را در بارهٔ آفرینش                      |                   |
| آسمانها و گروپ دوم در مورد آفرینش زمین با هم به شکل مسابقوی بحث و خلاصهٔ آن را نماینده                    |                   |
| گان هر گروپ ایراد نمایند و معلم محترم گروپها را مورد تشویق قرار دهد.                                      |                   |
| ـ معلم محترم به شاگردان فرصت دهد تا سؤالهای شان را به ارتباط یادگیری درس و حل نقاط                        |                   |
| مشکل طرح نمایند و معلم محترم با جبین گشاده پاسخهای مناسب ارایه می کند.                                    |                   |
| . 6. bit                                                                                                  |                   |
| خلاصهٔ درس<br>■ در این آیت مبارک مخلوقات و پدیدههای هستی در کاینات برای اثبات و جود خداوند متعال،         |                   |
| وحدانیت و قدرت او تعالی ذکر گردیده اند.                                                                   |                   |
| <ul> <li>خداوند یکتا و توانا آسمانها را با این همه وسعت و بزرگی بدون ستون برقرار ساخته و آن را</li> </ul> |                   |
| با آفتاب و مهتاب و ستارگان روشن و استوار ساخته است.                                                       |                   |
| ■ خداوند قادر و توانا زمین را آفرید و آن را هموار ساخت تا انسان بالای زمین زندگی کند و از                 |                   |
| نعمتهای بیکران او تعالی بهره مند گردد و شکر خالق و منعم خویش را بجا آورد.                                 |                   |
| ■ گردش پیهم و منظم شب و روز یکی از نشانههای بزرگ قدرت خداوند جل جلاله بوده و                              |                   |
| فواید و منافع زیادی را برای انسان و دیگر مخلوقات خداوند متعال میسر گردانیده است.                          |                   |
| ■ حرکت کشتیها در بحر نقش و تأثیر اساسی در حیات جوامع بشری دارد، ذکر کشتیها و                              |                   |

حرکت آن در بحرها منافع انسانها، در زمان نزول وحی یکی از نشانههای قدرت خداوند یکتا و یکی از معجزههای قرآن کریم میباشد.

## ارزيابي

معلم محترم با استفاده از سؤالهای متن درس شاگردان را به گونهٔ مثال چنین ارزیابی می کند:

١. كدام يك از شما ميتواند آيت مباركهٔ درس را به آواز بلند تلاوت نمايد؟

۲. دلایلی که بر اثبات وحدانیت خداوند تعالی ضمن آیت کریمه آمده نام بگیرید.

٣. مفهوم "تصريف الرياح" چيست واضح سازيد.

۴. از گردش کشتی ها در بحر برای انسانها چی فایده میرسد؟

## **کارخانه گی**

معلم محترم به شاگردان وظیفه بدهد تا در بارهٔ فواید آفرینش کرهٔ زمین و اقلیم مناسب آن برای زنده گی انسانها یک مقالهٔ ده سطری بنویسند و در ساعت درسی صنف قرائت کنند.

۱۵دقیقه

درس دوم (قسمت دوم)

عنوان: دلایل وجود و وحدانیت خداوند تعالی در کاینات

صفحه: ٧

وقت: سه ساعت درسی

**اهداف**: شاگردان باید:

- موارد و نشانههای تکوینی قدرت خداوند جل جلاله در آیت مبارکه را تطبیق و نشاندهی کرده بتوانند.
  - از فواید و آموختنیهای درس در زنده گی استفاده کنند و به دیگران هم مصدر خدمت شوند.

## معاني كلمات:

دَآبَّةٍ: هر جنبدهٔ بالای زمین (موجودات حیه).

يَعْقِلُونَ: مي فهمند و اشياي محسوس و معقول را به جوهر عقل درک مي کنند.

روش تدریس: سؤال و جواب، کار گروپی و ایفای نقش.

مواد ممد درسی: کتاب تفسیر، البومها و یوسترهای طبیعی در صورت موجودیت.

| نی. حاب عسیر، البومه و پوستر مای طبیعی در حبورت موجودیت.                                                  | , ,      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| فعاليتها                                                                                                  | وقت      |
| معلم محترم بعد از تقديم (السلام عليكم و رحمة الله وبركاته) با شاگردان صميمانه احوالپرسي نموده و بعد از    | ۵ دقیقه  |
| ملاحظهٔ كارخانه گى با طرح چند سؤال درس گذشته را چنين ارزيابى ميكند:                                       |          |
| ۱. کی میتواند آیت مبارکهٔ درس را به آواز بلند تلاوت نماید؟                                                |          |
| ۲. در آیت کریمه لفظ (السماوات) به چه دلالت می کند؟                                                        |          |
| ۳. چهار فایدهٔ زمین و گردش شب و روز را بیان نمایید.                                                       |          |
| ۴. آیا گفته میتوانید که گردش کشتی ها در بحر برای انسانها چه فایده میرسانند؟                               |          |
| با خواندن استعاذه و بسمله آیت مبارکه(۱۶۴) سورهٔ بقره را خود تلاوت میکند، و سپس در رابطه به                |          |
| قسمت اول درس مظاهر قدرت، وجود و وحدانیت خداوند جل جلاله را بالترتیب در مورد آفرینش                        |          |
| آسمانها، زمین، گردش شب و روز و کشتیهای روان در بحر از چهار نفر شاگرد میپرسد و بعد از                      |          |
| حصول اطمینان بقیه آیت مبارکه را از ﴿وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاء﴾ الى آخر آیت ترجمه و تفسیر نماید |          |
| و در هر قسمت از شاگردان نیز نظر خواهی کرده به سؤالهای شان جوابهای قناعت بخش ارایه کند.                    |          |
| ـ معلم محترم عناوین جانبی درس (فرود آوردن آب از آسمان، زنده ساختن زمین، تحریک و توجیه                     |          |
| بادها، ابرهای معلق در فضا) را روی تخته نوشته و ضمن توضیح مفاهیم و مطالب پیام آیت مبارکه،                  |          |
| شاگردان را در بحث با خود مشارکت بخشیده و در بارهٔ آب عنصر زنده گی و فرود آمدن آب باران از                 | ۲۵ دقیقه |
| آسمان، و زنده ساختن(صالحیت زمین برای کشت و زراعت و رشد و نموی حبوبات، نباتات، درختان                      |          |
| مثمر و غیر مثمر، گلها و باغستانها و همچنان وزش بادها و نسیم سحرگاهی و ابرهای فشارندهٔ باران               |          |
| که در بین آسمان و زمین معلق اند و به مشیت و ارادهٔ الهی ﷺ به هر طرف در حرکت اند و بادها، ابرها            |          |
| را سوق میدهند که در این موضوعات فکر و بصیرت صاحبان عقل سلیم تفکر میکنند، به تفصیل                         |          |

صحبت باهمی مینمایند.

- معلم محترم شاگردان را به شش گروپ مطابق مطالب پیامد درس تقسیم نموده و هر گروپ در بارهٔ یک مطلب از اعجاز خلقت و مظاهر قدرت الله تعالی و منابع سرشار مواد غذایی و انرژی انسانها و سایر زنده جانها با هم بحث و گفتگو کنند و نمایندهٔ هر گروپ در پیشروی صنف نتیجهٔ فعالیت شانرا طور شفاهی و انجام ایفای نقش ارایه نماید.

#### خلاصة درس

معلم محترم در پایان درس قسمت اول و قسمت دوم واحدهای درسی را چنین جمعبندی نموده و ایراد می کند:

- فرود آوردن منظم قطره های باران از آسمان (ابرهای فشرده شده) بیانگر قدرت کامله و وحدانیت خدا جل جلاله است.
  - آب باران سبب رویش انواع نباتات و زنده جانهاست.
  - آب عنصر حیات است زمین خشک و بایر را آمادهٔ کشت و زراعت میگرداند.
    - بادها سبب جهش ابرها و بقای حیات سایر زنده جانها در روی زمین اند.
- ابرهای معلق که در بین آسمان و زمین مسخر و زیر فرمان خدای تعالی قرار دارند که مطابق حکم و ارادهٔ الهی در وسط فضا قرار می گیرند از نشانههای دیگر قدرت و وحدانیت خدای متعال میباشد.
- عقل سلیم و اندیشهٔ سالم باید تا در این امور هشتگانه تفکر نموده و به شهکار قدرت الهی به صورت ملموس بیشتر معقتد شود.

#### ارزيابي

- معلم محترم به هدف حصول اطمینان از یادگیری درس، شاگردان را با طرح سؤالهایی از متن کتاب درسی چنین ارزیابی می کند:
- ۱. در بارهٔ فرود آوردن آب باران از آسمان به وجود و وحدانیت خدا جل جلاله چگونه استدلال میکنید؟
  - ۲. نقش حرکت بادها در تشکل ابرها و باریدن باران و اثرات آن را بیان نمایید.
- ۳. کی میتواند در رابطه به محتوای آیت کریمه یک حدیث شریف را که به تفکر و تدبر کاینات فرا می خواند ارائه نماید؟

#### **کارخانه گی**

استاد محترم با استفاده از هدایت کتاب درسی به شاگردان وظیفهٔ خانه گی میسپارد.

۵ دقیقه

۱۰ دقیقه

#### درس سوم

#### عنوان: مراحل خلقت انسان در پرتو قرآن کریم

صفحه: ۱۰

وقت: سه ساعت درسی

**اهداف:** شاگردان باید:

- آیات شماره(۱۲-۱۴) سورهٔ المؤمنون را درست تلاوت، ترجمه و تفسیر کرده بتوانند.
  - دلایل قدرت و عظمت الله تعالی را در شکل گیری انسان از بدو پیدایش بفهمند.
    - اعجاز علمي قرآن كريم را در رابطه به مراحل خلقت انسان بياموزند.
    - تطور خلقت انسان را از دیدگاه قرآن و علم طب مقایسه کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

علم جدیدی به نام جنین شناسی وجود دارد، که در مورد شکل گیری جنین در رحم مادر بحث می نماید و در سالهای اخیر پیشرفت چشم گیری نموده است و داکتران و دانشمندان می توانند تحولات و تکامل جنین را در رحم در هفته های سوم، چهارم، پنجم و ششم تصویربرداری نمایند در میان این تصویرها از جنین، تصویر هفتهٔ ششم موردنظر و توجه ما می باشد. در تصویر دیده می شود که بینی و دهان با هم مخلوط شده و به چشم متصل شده اند، و سر به تنه چسبیده است، این تصویر جنین در آغاز هفتهٔ ششم می باشد، و چون این هفته به پایان رسد سر از تنه جدامی گردد، و شکلهای چشم، گوش، دهان و دست و پا ظاهر می شوند، این شکلها سیمای آخر هفتهٔ ششم جنین را تشکیل می دهند، و چون هفته هفت روز است، پس هرگاه هفت را در شش ضرب نماییم حاصل ضرب چهل و دو می شود.

در این را بطه پیامبر اکرم صلی الله علیه وسلم می فرماید:

عَنْ حُذَيْفَةَ بن أُسَيْدٍ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: " إِذَا مَرَّ بِالنُّطُفَةِ ثِنْنَانِ وَأَرْبَعُونَ لَيْلَةً بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْهَا مَلَكًا ، فَصَوَّرَهَا وَخَلَقَ شَعْعَهَا وَبَصَرَهَا وَجِلْدَهَا وَخَلْمَهَا ، وَقَالَ : يَا رَبِّ ، أَذَكُرٌ أَمْ أُنْثَى ؟ فَيَقْضِي رَبُّكَ مَا شَاءَ وَيَكْتُبُ الْمَلَكُ ، وَالصَّحِيفَةُ فِي يَدِهِ ، فَلا يَزِيدُ عَلَى مَا أُمِرَ وَلا يُنْقِصُ ". ' الْمَلَكُ ، وَالصَّحِيفَةُ فِي يَدِهِ ، فَلا يَزِيدُ عَلَى مَا أُمِرَ وَلا يُنْقِصُ ". '

حذیفه بن أسید روایت نموده که از پیامبر خدا شنیدم می فرمود: هرگاه چهل و دو شب از عمر جنین سپری شود خداوند فرشته ای را بسوی وی فرستد برای اینکه گوش، چشم، پوست، گوشت و استخوان او را شکل دهد، سپس فرشته گوید ای پروردگارم دختر باشد یا پسر ؟، خداوند هر چه بخواهد حکم نماید و فرشته بنویسد و بگوید خدایا! اجل او چگونه باشد؟ پروردگارت هر چه بخواهد حکم نماید و فرشته می نویسد، سپس [فرشته] می گوید: خدایا روزی وی چگونه باشد؟ پروردگارت هر چه بخواهد، حکم نماید و فرشته می نویسد، سپس فرشته با صحیفهٔ خود بیرون رود و از دستور خداوند هیچ چیزی کم و بیش ننماید.

<sup>&#</sup>x27;- مسلم (۲٦۴۵)، طبراني در معجم كبير (۳۰۴۴)، بيهقي، السنن الكبري (١٥٢٠١).

## سپس آن را نطفهای در جایگاه امن قرار دادیم

در قرن هجدهم زمانی که جهان غرب راه علم می پیمود، و بعد از اینکه میکروسکوپ کشف گردید، در ذهن آنان دانشمندان جای گرفته بود که انسان فقط از نطفه مرد به وجود می آید سپس نظریه مذکور نقض گردید، و در ذهن آنان نظریه دیگری جای گرفت که انسان تنها از نطفه زن به وجود می آید، و نطفه مرد فقط برای تحریک می باشد و دانشمندان در قرن هفدهم و هیجدهم در نظریات و فرضیه ها، سر در گم دست و پا می زدند، ولیکن چهارده قرن پیش از پیامبر اسلام شوال گردید که: انسان از چه آفریده می شود؟ جوابی را ارائه نمودند که از جمله دلایل نبوت او محسوب می گردد. عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: مَرَّ یَهُودِیٌّ بِرَسُولِ اللهِ صَلَّی اللهٔ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ یُحَدِّثُ أَصْحَابَهُ، قَالَ: قَالَتْ قُرَیْشٌ: یَا یَهُودِیُّ، إِنَّ هَذَا یَزُعُمُ أَنَّهُ نَبِیٌّ، فَقَالَ: لأَسْأَلْتُهُ عَنْ شَیْءٍ لاَ یَعْلَمُهُ إِلاَّ نَبِیٌّ، فَجَاءَ حَیَّ جَلَسَ، فَقَالَ: یَا مُحَمَّدُ، مِمَّ یُخْلَقُ الْإِنْسَانُ؟ قَالَ: یَا یَهُودِیُّ، مِنْ کُلِّ یُخْلَقُ: مِنْ نُطْفَةِ الْمَرْأَةِ، فَأَمَا الْمُعْلَةُ الْمَرْأَةِ، فَأَمَا اللَّهُمُ وَاللَّمُ فَقَالَ اللَّهُ الْمُعْلَةِ الْمَوْلُ مَنْ قَبْلَكَ وَاللَّفُظُ لَأَحُرَد.

از عبدالله ابن مسعود شهر روایت شده است که « پیامبر شه در حال صحبت با یارانش بود که فردی یهودی از کنار رسول خدا عبور کرد، قریش گفتند ای یهودی محمد ادعا می کند که او پیامبر است، یهودی گفت من از او سؤالی خواهم کرد که جز نبی کسی آنرا نداند، نزد پیامبر آمد و گفت ای محمد! انسان از چه آفریده میشود؟ پیامبر شفرمود: ای یهودی از نطفه مرد و از نطفه زن با هم آفریده می شود، اما نطفه مرد نطفه غلیظ و از آن استخوان و عصب بوجود آید، اما نطفه زن رقیق می باشد که از آن گوشت و خون به وجود می آید. فرد یهودی بر خاست و گفت: پیامبران پیش از تو نیز چنین می گفتند. ا

چرا رحم قرار یا جایگاه امن نامیده شده است؟ چون مادهای چسبنده را افراز می نماید، که هر گاه تخمک تلقیح شده به طرف رحم بیاید به دیوارهٔ رحم بچسبد، لذا رحم محل استقرار نطفه بوده و محل عبور آن نیست و در رحم تعداد غیرقابل تصوری از رگهای خونی وجود دارد، که همگی جهت تغذیه جنین خون را برابر نطفهٔ تلقیح شده فراهم می نمایند، و تا اینکه جنین به سرعت رشد نماید، این تخمک بارور شده از لحاظ بافت در تکثیر و تقسیم آن جزو سریع ترین اعضای جسم می باشد. مطلب دیگر اینکه؛ جنین در پردهٔ نازکی است، و این پرده در عکس هایی که از جنین گرفته شده ظاهر گشته است که او با پرده نازکی پیچیده شده است، و این پرده رقیق در قسمت بالایی رحم آویزان شده است، و با دیواره های رحم برخورد نمی کند، و علاوه بر آن مایعی اطراف جنین را فرا گرفته که از تمام صدمات [ممکن] جلوگیری می نماید و عجیب تر اینکه تمام رحم در لگن زن به بندهایی به اطراف لگن آویزان است، رحم و جنین حایعی است که تمام صدمات و فشارهای (ممکن) را می گیرد، برخی پزشکان متخصص استخوان و مفصل شناس می گویند: استخوانهای لگن سخت ترین استخوان در نوع بشری است، و این سختی سبب جلوگیری از صدمات می باشد.

تمام این توضیحات در آیهٔ زیر جای می گیرد که قرآن با بیانی رسا می فرماید: ﴿ثُمُّ جعلنه نطفهٔ فی قرارٍ مّکین﴾ [مؤمنون: ۱۳] ترجمه: باز او (انسان) را نطفهٔ در جایگاهی استوار قرار دادیم (که همانا رحم است).

<sup>-</sup> مسند احمد بن حنيل جزء ١ صـ ۴٦٥.

#### مراحل سه گانهٔ بارداری

خداوند عزّوجلٌ مي فرمايد:

﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَرْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةً أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾[بقره: ٣٣٣]

ترجمه: و کسانی که از شما میمیرند و همسرانی از خود به جای میگذارند، همسرانشان باید چهار ماه و ده شبانه روز انتظار بکشند.

انسان از این رقم و تعداد معین تعجب می کند (چهار ماه و ده روز) چرا چهار ماه یا پنج ماه یا شش و یا دو و سه ماه نگفته است؟ پزشکان می گویند: زن حامله سه مرحله را پشت سر می گذراند، مرحله اول، مرحله شک، که در آن مرحله عادت ماهیانه قطع می شود و انقطاع عادت ماهیانه علامت حمل زن می باشد، اما آیا این علامت قطعی است؟ نه خیر، زیرا بسیاری اوقات عادت ماهیانه به دلایلی (غیر از حمل) قطع می گردد، مانند اضطرابات روحی، یا هورمونی و یا به علت اختلال در دستگاه تناسلی زن، تمام موارد فوق مستلزم انقطاع عادت ماهیانه می گردد، پس انقطاع دوره دلیل قطعی بر حامله بودن نیست، و بعد از مرحله شک به مرحله دوم مرحله ظن و گمان پای می نهد، به طوری که عارضههای درونی مانند ناراحتی جهاز هضمی، استفراغ ، سرگیجه، میل به عزلت و عارضههای هضمی و تنفسی به وی روی می آورند به طوری ظن غالب بر این است که زن حامله است، ولیکن آیا این مرحله نیز دلیل قاطعی بر حمل می باشد؟ دروباره جواب منفی است؛ زیرا عارضههایی هستند که اسمشان عارضههای حمل کاذب است، ناگهان دوره ماهیانه برگشته و حمل الغاء می گردد، و اما در روز بیست و ششم بعد از صد (روز) یعنی در روز دهم بعد از چهار ماهی که قرآن کریم ذکر نموده است قلب جنین می تپد، و با تپش قلب حرکت می نماید، و زن حرکت و تکان آن را احساس می نماید، در این هنگام زن به مرحله سوم که مرحله یقین باشد، وارد می شود. پس حرکت کودک در شکم مادر دلیل قطعی و مطمئن بر حمل می باشد.

این حقایق پزشکی با قرآن کریم تطابق و هماهنگی عجیبی دارد، در روز بیست و ششم بعد از صد [روز] قلب جنین می تپد، و همراه با تپش قلب تکان میخورد و زن به مرحلهٔ سوم مرحله یقین وارد می شود. ﴿ ذَلِكَ تَقْدِیرُ الْعَزِیزِ الْعَلِیمِ ﴾ [الأنعام: ٩٦] ترجمه: این است طرح و تدبیر خدای دانا و مقتدر.

## معاني كلمات

وَلَقَدْ: به حقيقت، بدون ترديد.

خَلَقْنَا: پيدا كرديم، آفريديم.

طِينٍ: گِل.

فَكَسَوْنَا: پس پوشانيديم.

الْعِظَامَ: استخوانها.

كُمًا: كوشت.

روش تدریس: مباحثوی، توضیحی، کار گروپی، سؤال و جواب.

مواد ممد درسی: کتاب درسی، کتب تفسیر، پوسترها.

## جریان درس:

| فعاليتها                                                                                                                                                                     | وقت      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| معلم محترم بعد از موضوعات مقدماتی از یکنفر شاگرد میخواهد تا مقاله اش را در بارهٔ نعمت آب و                                                                                   | ۵ دقیقه  |
| اهمیت آن در زنده گی بخوانش بگیرد و نکات مشکل را با مشارکت شاگردان حل میسازد، سپس با                                                                                          |          |
| طرح چند پرسش مختصر به ارتباط درس گذشته، میزان فهم و یاد گیری شاگردان را ارزیابی می کند و                                                                                     |          |
| سپس عنوان درس جدید (مراحل خلقت انسان در پرتو قرآن کریم) را به خط خوانا و درشت به تختهٔ                                                                                       |          |
| صنف می نویسد و بالترتیب هر یک را توضیح نموده و سپس از چند شاگرد بخواهد تا یک یک عنوان                                                                                        |          |
| جانبی درس را به نوبت تشریح نمایند.                                                                                                                                           |          |
| ـ معلم محترم آیات مبارکهٔ شماره(۱۲-۱۴) سورهٔ مؤمنون را بالای سه نفر شاگرد بالنوبه تلاوت نماید و                                                                              |          |
| اشتباهات قرائتی و تجویدی شان را اصلاح نماید و بعد کلمات درس را بر تخته نوشته و با استفاده از                                                                                 |          |
| ترجمه و تفسير آيات كلام الهي ﷺ و در مطابقت با اكتشافات طب معاصر در مورد خلقت انسان در                                                                                        |          |
| مراحل مختلف و مظاهر قدرت، عظمت وحدانیت او تعالی با شاگردان مباحثهٔ علمی نماید و در هر                                                                                        |          |
| نقطه به سؤالهای شاگردان جواب قناعت بخش ارایه نماید، و بیشتر به جنبه های عینی و فزیکی شناخت                                                                                   |          |
| آدمی که طب امروز و علوم بیولوژیکی و کتلوی از طریق پوسترها آزمایشگاههای برقی و لابراتوارها                                                                                    |          |
| در تأیید ارشادات قرآنی مکاشفه نموده اند به بحث و بررسی بگیرند.                                                                                                               | ۲۵ دقیقه |
| ـ معلم محترم شاگردان را به هفت گروپ تقسیم نماید و به هر گروپ مطابق ارشاد آیت کریمهٔ                                                                                          |          |
| شماره(۱۲–۱۲) سورهٔ مؤمنون هفت موضوع را هدایت بدهد تا پیرامون آن چهار گروپ تبادل نظر                                                                                          |          |
| نمایند و سه گروپ دیگر خلاصهٔ نظریات را نوت کرده در پایان فعالیت به همگان قرائت کنند.                                                                                         |          |
| گروپ اول: در بارهٔ خلقت انسان از طین(گِل).                                                                                                                                   |          |
| گروپ دوم: در بارهٔ خلقت انسان از نطفه(آب منی).                                                                                                                               |          |
| گروپ سوم: در بارهٔ علقه(خون بسته).                                                                                                                                           |          |
| گروپ چهارم: در بارهٔ(مضغه) گوشت جویده شده یا پارهٔ از گوشت.                                                                                                                  |          |
| گروپ پنجم: در بارهٔ شکل گیری جهاز عظمی(استخوان بندی).                                                                                                                        |          |
| گروپ ششم: در بارهٔ نموی جهاز عضلی و تنظیم سلولهای عظمی با عضلی.                                                                                                              |          |
| گروپ هفتم: در بارهٔ ترکیب کامل عیار صورت انسان به خلقت تازه و دمیدن روح در قالب آدمی.                                                                                        |          |
| خلاصهٔ درس                                                                                                                                                                   |          |
| ■ آیات شماره(۱۲-۱۲) سوره المؤمنون یکی از شگفت انگیزترین آیات قرآن کریم در بخش اعجاز ا                                                                                        |          |
| لفظی و علمی و توحیدی میباشد.                                                                                                                                                 |          |
| ■ مراحل خلقت انسان از یکسو بر وجود وحدانیت الله جل جلاله گواه و شاهد است و از سوی دیگر به صدق رسالت و نبوت حضرت محمدﷺ و حقانیت قرآن مجید و رهنمایی و سعادت بشر شهادت می دهد. |          |
| ا قرآن کریم پانزده قرن پیش از امروز پدیدههای شگفت آفرین مظاهر قدرت الهیﷺ در انسان و                                                                                          |          |
| جهان را به زبان عربی مبین بیان فرموده است.                                                                                                                                   |          |

■ قرآن کریم انسان را به این تفکر میانگیزاند تا در ساختمان وجود خود و مراحل تطور آن از حین خلقت تا سن رشد و کمال در پرتو علم طب به آثار قدرت و علم الهي پي ببرد. ارزيابي ۵ دقیقه معلم محترم با استفاده از سؤالهای متن درس شاگردان را ارزیابی می کند. ۱. مراحل تکوین جنین را با ترتیبی که در آیات مبارکه این درس آمده توضیح نمایید. ٢. مفهوم هر يك از مراحل تكوين جنين را كه قرآن كريم توصيف نموده توضيح بدهيد. ۳. در بارهٔ اعجاز علمی قرآن کریم با استفاده از مراحل تکوین جنین در ارتباط با اکتشافات علم طب و جنین شناسی عصر جدید تشریح نمایید. ۱۰ دقیقه **کارخانه گی** معلم محترم مطابق هدایت کتب درسی کارخانه گی توصیه کند.

#### درس چهارم

#### عنوان: انسان ارزشمندترین آفریدگان الهی است

صفحه: ۱۶

#### وقت: سه ساعت درسی

#### **اهداف:** شاگردان باید:

- به مهفوم تحلیلی و موضوعی آیت مبارکهٔ شماره (۷۰) سورهٔ إسراء آشنا شوند.
  - کرامت انسانی خود و افراد جامعه را محترم شمرده رعایت کنند.
- صورت ظاهری و مواهب کمالی و استعدادی انسان را در پرتو ارشادات قرآنی بیاموزند.
  - فضیلت و برتری انسان را بر سایر مخلوقات به دیگران برسانند.

#### دانش لازمي

## انسان بيهوده خلق نشده ومهمل فروگذاشته نخواهد شد

خداوند متعال مى فرمايد: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَمًا خَلَقْنَاكُمْ عَبَتًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحُقُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ﴾ [المؤمنون: ١١٥-١١]

ترجمه: آیا گمان برده اید که ما شما را بیهوده خلق کردیم وبعد از مرگ هرگز به ما رجوع نخواهید کرد ؟ خداوندی که فرمانروای راستین است وهیچ پروردگاری جز او نیست وصاحب عرش عظیم است. ( وبرتر از بیهوده آفریدن است). هر انسانی که گمان می برد خداوند اورا بیهوده آفریده است چاره ای ندارد مگر اینکه چشمان خود را ببندد تا بداند که آیا این دو چشم بیهوده آفریده شده اند ، یا سعی کند گوشهای خودرا ببندد تا به حکمت وجودی آنها پی ببرد ، یا انگشتان خودرا قطع نماید تا ببیند بیهوده خلق شده اند ، یا رگ کوچکی از بدن خودرا قطع کند می بیند که چه دردهای سختی به همراه دارد ؟ اگر انسان در نفس خود به خوبی بیندیشد در خواهد یافت که برای پی بردن به حکمت وجودی اجزای انسان ، نیاز مند سالها تحصیل در زمینهٔ علم طب می باشد .

به هنگام طرح این پرشس که هدف و حکمت از خلق اجزای و جود انسان چیست ؟ متخصصان این علم جواب خواهند داد: انجام وظیفه ای که به اجزای جسم محول شده تا کیان انسان سالم بماند: پس، دهان برای کل بدن تغذیه می کند وقلب خون را به تمام اعضا روانه می دارد، اینچنین کلیهٔ اعضا کار می کنند تا اعمال بدن تنظیم شود.

هنگامی که هر جزء در وجود انسان برای حکمتی خلق شده باشد واین حکمت به گونه ای باشد که به طور کامل به ادای وظیفهٔ خود بپردازد ، آیا به فکر انسان عاقل خطور می کند که انسان بیهوده خلق شده است ؟!

## بزرگترین نا دانی

قضاوت ما در بارهٔ کسی که حکمت خانه ای را که در آن ساکن است ، فرشی که آنرا پهن کرده است یا لباسی را که می پوشد نمی داند چگونه می باشد ؟ بدون شک موضع ما در برابر این نادان ، تعجب و مسخره کردن او به خاطر نادانی اوست . اما از او نادان تر کسی است که حکمت خلق چشم ، گوش ، دهان و سر خود را نمی داند . چون این جهل به مراتب بیشتر از جهالت کسی است که حکمت وجودی خانه ، لباس و فرش را نمی داند، با وجود این ، جهالت بالاتر از



این نیز وجود دارد و آن نادان کسی است که حکمت وجودی خودرا به طور کامل نمی داند ونمی داند برای چه رسالتی آفریده شده و هدف از تولد او چیست.

#### حکمت از آفرینش انسان

همیشه برای کافران ونادانان این دو سؤال مطرح است که "آیابرای زندگی کردن میخوریم ؟"یا" برای خوردن زندگی می کنیم ". اما مسلمان می داند که هدف و حکمت از وجود و خلقت وی بندگی و عبادت پرور دگار است. خداوند متعال می فر ماید:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ \* مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ \* إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٤\_ ٥٨]

ترجمه: و جن و انس را نیافریدم جز برای آنکه مرا بپرستند و از آنان هیچ رزقی نمیخواهم و نمیخواهم که مرا خوراک دهند، بی گمان خداوند است که روزی بخش و دارای قوت متین است.

خداوند در آیهٔ فوق صورتی راکه باید از او اطاعت کنیم مشخص کرده است ، اینگونه بندگی ما نسبت به او تحقق می یابد وما خلیفه او در زمین خواهیم شد و به هر آنچه که او دستور داده است عمل می کنیم واز هر چه نهی کرده دوری می ورزیم .

زمانی که هر جزء از اجزای ما گواهی میدهد که بیهوده خلق نگشته وخداوند آنرا برای حکمتی آفریده است وهنگامی که هدف از خلقت انسان در این دنیا معلوم نشود نتیجه ای که گرفته می شود آنست که حکمت خلق انسان در دنیای دیگر که همهٔ نسلهای بشری یکی بعد از دیگری به سوی آن می روند آشکار خواهد شد.

زندگانی ما دراین دنیا به زندگی جنین در رحم شباهت دارد؛ بطوری که اگر جنین با خود فکرنماید هد ف از خلق دست و پا، چشم و گوش و شُش برای او چیست؟ او از هدف وحکمت خلق هیچ یک از آنها آگاه نیست و با خود می گوید بیهوده خلق شده اند؛ ولی وقتی از رحم خارج گشت به حکمت خلق وجودی همهٔ آنها پی خواهد برد و می داند که بیهوده خلق نشده اند . زندگی ما نیز به زندگی این جنین شباهت دارد؛ یعنی هدف از خلقت خودرا به طور کامل نمی دانیم . مرگ برای ما مانند خارج شدن جنین از رحم و در ک حقایق است .

روش تدریس: مباحثوی، توضیحی، سؤال و جواب.

#### معاني كلمات

كَرَّمْنَا: كرامت و اعزاز بخشيديم.

وَفَضَّلْنَا: فضيلت و برترى داديم.

مواد ممد درسى: كتاب درسى و كتب تفسير شريف.

## جریان درس

| فعاليتها                                                                                                 | وقت      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| معلم محترم بعد از موضوعات مقدماتی از کارخانه گی شاگردان میپرسد و به قسم نمونه مقالهٔ یک                  | ۵ دقیقه  |
| شاگرد را در بارهٔ مراحل خلقت انسان در روشنایی اکتشافات علمی روز میشنود و به تشویق شاگردان                |          |
| مى پردازد.                                                                                               |          |
| معلم محترم با طرح سؤالهای کوتاه درس گذشته را ارزیابی نموده و با نوشتن عنوان درس جدید                     |          |
| (انسان ارزشمندترین آفریدگان الهی است)، ارتباط منطقی درس جدید را با درس گذشته ارایه                       |          |
| می کند.                                                                                                  |          |
| ـ معلم محترم نص آیت مبارکه شماره (۷۰) سورهٔ إسراء را توسط یکنفر شاگرد تلاوت میکند و سپس                  |          |
| به شاگردان موقع میدهد تا پیرامون موقف و مقام والای انسان با هم در گروپهای دو نفری مباحثه                 | ۲۵ دقیقه |
| کنند.                                                                                                    |          |
| ـ معلم محترم عناوین جانبی درس (توازن و زیبایی شکل و صورت، زمین مسخر انسان است، تسخیر                     |          |
| بحرها و فضیلت و برتری انسان بر مخلوقات) موضوعات محوری درس را در تخته رو نویس نموده و                     |          |
| سپس از دو شاگرد میخواهد تا نتیجهٔ بحث شانرا در مورد مقام و کرامت انسان به همصنفیهای شان                  |          |
| بیان کنند و سپس مواردی را که شاگردان به آن اشاره نکرده اند با استفاده از متن درس به شاگردان              |          |
| افاده می دار د.                                                                                          |          |
| ـ معلم محترم از شاگردان بخواهد تا از بین شان دو نفر بصورت داوطلبانه در بارهٔ موضوع درس و                 |          |
| شناخت انسانی خود بدیعه پردازی کنند و در هر مرحله معلم به تشویق شان بپردازند.                             |          |
| ـ معلم محترم از شاگردان بخواهد تا در گروپهای دو نفری در بارهٔ منافع انسانها و فراهمی رزق شان             |          |
| را از بحرها با هم بحث و گفتگو نموده و در پایان بحث یکنفر شاگرد به نماینده گی از صنف نتیجه را             |          |
| به صنفیها ارایه نماید.                                                                                   |          |
| خلاصهٔ درس                                                                                               |          |
| <ul> <li>در آیت مبارکه درس، الله تعالی به مقام شامخ انسانی و نوازشهای الهی ﷺ که در حق بنی نوع</li> </ul> |          |
| انسان عنایت فرموده است، ارشادات نیکویی دارد.                                                             |          |
| ■ تکریم الهی ذکر شده در آیت مبارکه برای گروه و یا قوم خاصی نبوده و فراگیر همهٔ بنی نوع                   |          |
| انسان میباشد.                                                                                            |          |
| ■ خداوند متعال انسان را بر سایر مخلوقات مزیت و برتری داده و او را در بهترین شکل و                        |          |
| صورت آفریده است.                                                                                         |          |
| ■ یکی از مظاهر تکریم و برتری انسان مسخر گردانیدن نیروهای طبیعت در زمین و آنچه که در                      | ۵ دقیقه  |
| زمین است برای وی میباشد و از بر و بحر و منافع آنها استفاده مینماید که الله تعالی آن را،                  |          |
| رام و قابل انتفاع انسان ساخته است.                                                                       |          |

■ از مظاهر دیگر تکریم خداوند تعالی برای انسان موهبت عقل، بصیرت و هوشمندی است و بزرگترین فضیلت و برتری انسان خلافت او در روی زمین است.

#### ارزيابي

معلم محترم جهت اطمینان از آموزش با مفهوم درس، شاگردان را با استفاده از سؤالهای طرح شده کتاب درسی چنین ارزیابی کند.

- ۱. در آیت مبارکه پنج نوع تکریم برای بنی نوع انسان ذکر گردیده هر یک را بیان نمایید.
  - ۲. مظاهر نعمتهای الهی برای انسان را در بر (خشکه) مختصراً توضیح بدهید.
    - ۳. فرق میان رزق و روزی انسان و سایر حیوانات و زنده جانها چیست؟
    - ۴. انسان در مقابل این همه تکریم و نعمتهای الهی چه مکلفیت دارد؟
  - ۵. (خواص بنی آدم؛ حتی نسبت به فرشته گان خدا ﷺ برتری دارند) را توضیح بدارید.
    - ۶. فرق میان تکریم و فضیلت برای انسان چگونه بوده ارایه نمایید.

۱۰ دقیقه

#### **کارخانه گی**

معلم محترم با استفاده از کتاب درسی به شاگردان کارخانه گی را رهنمایی نماید.

درس پنجم

عنوان: «آیة الکرسی» نقطهٔ عروج قرآن

صحفه: ۲۱-۲۵.

وقت: سه ساعت درسی

**اهداف:** شاگردان باید:

- صفات وحدانیت، حیات، قیومیت، مالکیت که از آیة الکرسی شریف استنباط می گردد بیاموزند و به دیگران نگویند.
  - آیة الکرسی شریف را خوب بفهمند و بعد از هر نماز آن را تلاوت کنند.

#### دانش لازمي

#### شفاعت

شفاعت در حقیقت مسأله یی بسیار مهم در باب توحید و شرک است. اکثر مشرکین معبودان خود را بعنوان شفیع، عبادت و پرستش کرده اند. در حالی که عبادت با تمام اقسامش حق اختصاصی رب العالمین است.

در دنیا سه نوع شفاعت بین انسانها معمول است:

١) شفاعت وجاهت (پست و مقام).

٢) شفاعت محبت.

٣) شفاعت بالأذن.

۱- شفاعت وجاهت (پست و مقام) آنست که مشفوع له را بدون رضایت شفاعت پذیر بری می گرداند. شفاعت پذیر از مقام و پست شفیع احساس خطر می کند و بدون ارادهٔ قلبی بناچار شفاعت صاحب پست و مقام را از روی مصلحت می پذیرد، مثالش را چنین بیان کردهاند: سارق هنگامی که گرفتار می شود و حاکم می خواهد جهت اجرای حد دست او را قطع کند، وزیری، بعنوان شفیع بمحضر او بشفاعت می پردازد. حاکم از مقام بلند او تحت تأثیر قرار می گیرد و شفاعت در حق سارق را مصلحتاً می پذیرد اگر چه قلباً نمی خواست آن سارق را عفو کند. سبب پذیرش شفاعت وزیر مقام و پست او می شود. این نوع شفاعت به پیشگاه احکم الحاکمین امکان پذیر نیست، که خداوند متعال از مقام و وجاهت کسی تحت تأثیر قرار گیرد و شفاعت او را بپذیرد. خداوند متعال پاک و مبرا است از اینکه از وجاهت و مقام کسی مرعوب باشد و شفاعت او را بدون رضایت و پسند خودش بپذیرد چنانکه حاکم بدون رضایت و پسند قلبی اش زیست و مقام وزیر مرعوب می شود و شفاعت او را مصلحتاً در حق سارق می پذیرد.

حکم این نوع شفاعت: اگر کسی این عقیده را داشته باشد که خداوند متعال از مقام و وجاهت کسی تحت تأثیر قرار می گیرد و بدون رضایت خودش شفاعت آنها را می پذیرد این چنین عقیده نسبت به خداوند متعال کفر است؛ چون که خداوند متعال از جاه و مقام هیچ احدی از مقربان خودش خوف و هراس ندارد و نسبت به حکومت خودش از هیچ صاحب پست و مقامی احساس خطر نمی کند، بر خلاف پادشاهان دنیا که از وزرای خویش برای کشورشان احساس خطر می کنند. علامه شاه اسماعیل شهید می فرماید: اگر کسی چنین عقیده ای داشته باشد که خداوند متعال از وجاهت و



مقام پیامبر، امام، ولی، شهید یا فرشته ای تحت تأثیر قرار می گیرد بدون رضایت خودش شفاعت آنها را می پذیرد، حقا که مشرک و جاهل مطلق نسبت به ذات اقدس سبحانه و تعالی است و او مقام شامخ مالک الملک را نفهمیده است .

۲ - شفاعت محبت آنست که محبت شفیع باعث پذیرش شفاعت شود اگر چه شفاعت پذیر قلباً خشنود و راضی در
 پذیرش شفاعت نبوده است.

مثال شفاعت محبت: دزدی محکوم به مجازات قطع دست شده است. یکی از محبوبان حاکم برایش شفاعت می کند، مثل زن یا فرزند او، حاکم از محبت محبوبان خودش تحت تأثیر قرار می گیرد بدون رضایت و خشنودی قلبی سارق را عفو می کند، اگرچه از مقام آنها احساس خطری برای حکومت خودش نداشت لیکن محبت آنها او را مجبور به پذیرش شفاعت می کند. شاه اسماعیل شهید می فرماید: که این نوع شفاعت به پیشگاه رب العالمین امکان ندارد و اگر کسی این عقیده شفاعت را نسبت به خداوند متعال داشته باشد او مشرک و جاهل مطلق نسبت بذات مقدس رب العالمین است.

۳- شفاعت بالاذن آن است که شخصی در محضر الله سبحانه و تعالی مطابق خشنودی و رضامندی او برای دیگران
 شفاعت مکند.

مثلاً کسی را نفس اماره فریب داده است و او مرتکب عملی خلاف قانون شده است، اما قصد تخلف را نداشته و بر آنچه مرتکب شده نادم و پشیمان است، گریه و زاری می کند و خود را مجرم می شناسد و به حقانیت قانون معترف و مقر است و اعتراف به تقصیر و جرم دارد.

حاکم را بر او ترحم می آید و اظهار می دارد که مجرمی حرفه ای نیست و بر آنچه مرتکب شده اعتراف دارد. اطرافیان حاکم احساس می کنند که حاکم می خواهد این مجرم را عفو کند، لیکن عفو بدون توجیه را خلاف مصلحت و قانون می داند. چون که اگر بدون توجیه عفو کند برای قانون هیچ احترامی باقی نمی ماند؛ لذا آنها از اشارات و کنایات یا تصریح حاکم متوجه می شوند که او می خواهد مجرم را عفو کند، لیکن مشروط بتقاضای عفو از او، آنها نیز در حق مجرم شفاعت می کنند و حاکم که قلباً می خواست او را عفو کند شفاعت آنها را می پذیرد و مجرم را عفو می کند این را «شفاعت بالاذن» می گویند.

حكم اين شفاعت: اين شفاعت نزد اهل سنت حق و ثابت است در اين دو فايده وجود دارد اول احترام قانون، دوم اكرام شفيع. علامه شاه اسماعيل شهيد مى فرمايد: اين نوع شفاعت به بارگاه ايزد منان امكان دارد و انجام مى گيرد و آنچه در قرآن مجيد و احاديث سرور كاينات منقول شده است همين شفاعت بالاذن مراد است كه انبياء عليهم السلام و اولياء الله به اذن و اجازهٔ خداوند متعال آن را انجام مى دهند (۲).

۱۳ شاه اسماعیل دهلوی مشهور به اسماعیل شهید فرزند عبدالغنی دهلوی و نوادهٔ شاه ولی الله دهلوی یکی از علماء و محدثین مشهور شبه قارهٔ هند و نویسندهٔ کتاب تقویة
 ۱۷ الایمان میباشد، علاوه از خدمات علمی رهبری مسلمانان را به دوش داشت و در مقابل استعمار انگلیس جهاد نمود و در سال ۱۲۴۳ هـ ق در معرکه بالاکوت به شهادت
 ۱۷ سبد.

<sup>&#</sup>x27; - تقوية الإيمان ص ٣٥: مولف شاه اسماعيل ابن عبدالغني دهلوي.

خلاصه: شفاعت و جاهت و محبت در حقیقت مورد خشنودی و پسند شفاعت پذیر نیستند بلکه از خوف مقام صاحب مقام و از ترس رنج محبوبان شفاعت آنها را می پذیرد و خلاف آنچه تصمیم گرفته بود عمل می کند.

این دو نوع شفاعت به پیشگاه احکم الحاکمین امکان ندارد، حتی در ادیان سماوی گذشته کسی معتقد به این دو نوع شفاعت در دنیا و آخرت نبوده است. چون که خلاف شأن عظیم الله سبحانه و تعالی به حساب می آید.

لیکن مشرکین مکه عقیده شفاعت محبت را داشتند. قرآن مجید شدیداً عقیدهٔ آنها را رد کرده و عقیده شفاعت محبت را از نوع شفاعت قهری و شرکی قرار داده است.

و در حقیقت در شفاعت بالاذن مؤثر حقیقی خشنودی و رضامندی شفاعت پذیر است و شفاعت ثمرهٔ رحم و احسان و اذن اوست اگر چه ظاهراً شفاعت را سبب قرار داده است، و در این نوع شفاعت دو حکمت پنهان است.

اول تعظیم و تکریم شفیع، دوم تکریم و احترام قانون خداوندی و این شفاعت هرگز خلاف عظمت و عزت رب العالمین نیست چون که در واقع این شفاعت اثر ترحم و اکرام احکم الحاکمین است.

در اثبات شفاعت بالأذن و نفى شفاعت قهرى آيات و احاديث متعددى نقل شده كه به ذكر برخى آن اكتفاء مىشود، مانند اين قول خداوند متعال:

﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ ﴾ [بقره: ٢۵۵] ترجمه: چه کسی است که بتواند بدون اجازهٔ خداوند در پیشگاه او شفاعت و میانجیگری کند؟».

در این جمله که بصورت استفهام انکاری ذکر شده است شفاعت قهری را نفی و بالاذن را اثبات نموده است.

و در سوره سبا آیه ۲۳ چنین فرموده است:

﴿ وَلَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴾ [سباء: ٢٣] ترجمه:شفاعت سودی در پیشگاه الهی ندارد مگر برای کسی که او تعالی اجازه دهد».

و در سوره النجم فرموده است:

﴿ وَكُم مِّن مَّلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِن بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاء وَيَرْضَى ﴾ [نجم: ٢۶] ترجمه: فرشتگان زیادی در آسمانها قرار دارند که شفاعت آنها هیچ سودی ندارد مگر بعد از اذن خداوند متعال که برای هر کسی بخواهد و از او خشنود باشد.

از آیات مبارکه معلوم می شود که شفاعت بدون اجازه رب العالمین انجام نمی گیرد برای هیچ کسی هیچ شفیعی نمی تواند بدون اذن شفاعت کند؛ بلکه همه آنها (فرشتگان و انبیاء علیهم الصلاة والسلام) گوش بفرمان رب العالمین هستند؛ حتی یک سخن هم بدون اجازهٔ رب العالمین تلفظ و تکلم نمی کنند چنانکه این مطلب را در سوره نبا آیهٔ ۳۷ بیان فرموده است:

﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلائِكَةُ صَفًّا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرِحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا﴾ [نبأ: ٣٨] ترجمه:روزی که در محضر رحمن، روح (جبرائیل النالی و فرشتگان بصورت صف می ایستند هیچ احدی تکلم نمی کند مگر کسی که به او رحمن اجازه بدهد و او مطابق رضامندی او سخن بگوید.

از آیه شریفه معلوم می شود که معزز ترین فرشته که جبرئیل امین باشد بدون اذن و اجازهٔ رب العالمین سخن نمی گوید، پس چگونه بدون اذن برای کسی شفاعت می کند؟ در تشریح این آیه و آیههای ماقبل علامه ابن کثیر فرموده است:

«وأخبر أن الملائكة التي في السموات من المقربين وغيرهم، كلهم عبيد خاضعون لله، لا يشفعون عنده إلا بإذنه لمن ارتضى، وليسوا عنده كالأمراء عند ملوكهم، يشفعون عندهم بغير إذنهم فيما أحبه الملوك وأبوه» .

مفسر می فرماید که خداوند متعال خبر داده است که ملائکه که در آسمانها، وجود دارند از مقربین و غیره در پیشگاه خداوند متعال خاشع و خاضعاند و به پیشگاه او تعالی شفاعت نمی کنند، مثل امراء به دربار ملوک نیستند که بدون اذن و اجازه ملوک به شفاعت می پردازند در مواردی که ملوک آنها را پسند دارند یا اینکه پسند ندارند.

در پیشگاه رب العالمین به هیچ عنوانی سخن گفته نمی شود چه جایی که شفاعت برای کسی انجام گیرد.

وقتی که شفاعت به اذن خداوند متعال انجام می گیرد بر ما بندگان لازم است که فقط او سبحانه و تعالی را در هر جا و هر وقت بخوانیم او به هر کسی از بندگان مقربش که بخواهد اجازه شفاعت برای ما می دهد و به این خاطر دستور داده است که هر جا و هر وقت فقط او را بخوانیم و بس، و شفاعت شافعین را نیز از او بخواهیم؛ چنانکه پیامبر گرامی اسلام در دعای اذان به ما آموزش داده است که مقام محمود و مقام وسیله و فضیلت و شفاعت را برای او از خداوند متعال مسئلت نماییم.

«اللهم رب هذه الدعوة التامة، والصلاة القائمة، آت عُمَّداً الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته، [إنك لا تخلف الميعاد]» و في رواية: «وارزقنا شفاعته» «اى الله! مالك اين دعوت كامله و نماز قائمه عنايت بفرما به محمد الله مقام وسيله و فضيلت را و مبعوث بگردان او را در مقام محمود كه به او وعده كردهاى، يقينا تو وعده را خلاف نمى كنى». و در يك روايتى آمده است: «و نصيب ما بگردان شفاعت او را». از دعاى اذان معلوم مى شود كه مقام محمود و مقام وسيله و فضيلت را براى سرور كاينات بايد از خداوند متعال مسئلت كرد.

همچنین در دعاء جنازهٔ اطفال، سرور کاینات به امتش آموزش داده است که شفاعت اطفال را نیز از خداوند متعال مسئلت نمایند.

«اللهم اجعله لنا فرطاً واجعله لنا أجراً وذخراً واجعله لنا شافعاً ومشفعاً» ای الله! این طفل را برای ما پیش فرستادهای بگردان و او را برای ما اجر و ذخیره ای قرار بده و او را برای ما شافع بگردان و شفاعت او را برای ما بپذیر.

و در هیچ آیهای و حدیثی خداوند متعال به ما دستور نداده است که انبیاء و اولیاء و فرشتگان او را بعنوان شفیع بخوانیم و برای آنها نذر و خیرات بدهیم. بر ما بندگان لازم است که از خداوند متعال کمک و استمداد بخواهیم او تعالی اختیار دارد از هر کسی به هر کیفیتی که بخواهد برای ما کار بگیرد، لذا بر همه ما لازم است که تنها یک خدای قادر و توانا را بخوانیم، او مختار است که هر کس را اذن شفاعت یا دستور خدمت برای ما بدهد.



۱ – ابن کثیر ص ۴۵، ج ۴.

#### معانى كلمات

الْحَيُّ: دارای حیات کامل و به معنای پایدار ابدی که فنا بر او عارض نمی شود.

الْقَيُّومُ: هر آن كه به تدبير امور و شؤون خلق مى پردازد.

سِنَةٌ: خواب پينكي.

نَوْمٌ: خواب.

يَشْفَعُ: سفارش مي كند.

وَسِعَ: فراخ است.

وَلاَ يَؤُودُهُ: او را سنگين و خسته نمي كند.

حِفْظُهُمَا: نگهباني آسمانها و زمين.

الْعَلِيُّ: منزلت بلند و مقام عالى كه خداى متعال از آن برخوردار است.

إِكْرَاهُ: وادار كردن انسان به امرى كه از آن بيزار است از طريق جبر و قهر.

الطَّاغُوت: از طغیان آمده و به معنی هر چه انسان را یاغی کند و از طریق حق و هدایت او را گمراه کند.

الْوُتْقَيَ: محكم و استوار.

انفِصام: به معنای شکستن و گسستن است.

روش تدریس: بیان شفاهی، سؤال و جواب، توضیحی و مباحثوی.

مواد ممد درسی: کتاب درسی، پوستر آیهٔ الکرسی، شکاستیپ.

#### جریان درس

| فعاليتها                                                                                      | وقت     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ـ معلم محترم بعد از تقدیم سلام و موضوعات مقدماتی درس گذشته را با طرح پرسشهایی ارزیابی         | ۵ دقیقه |
| می کند و میزان یادگیری شاگردان را سنجش نموده، هر گاه در بین شاگردان کدام مشکل و پرسشی         |         |
| رونما گردد، در حل آن میپردازد، سپس با ارتباط دادن درس جدید با درس گذشته و تحلیل جوانب         |         |
| موضوعات تفسیری هر درس، (انسان ارزشمندترین آفریده گان الهی و فضیلت (آیة الکرسی نقطهٔ           |         |
| عروج در قرآن) بیان شفاهی نماید.                                                               |         |
| معلم محترم عنوان درس جدید را به تخته نوشته و از شاگردان میخواهد تا در گروپهای دو نفری         |         |
| آیت(۲۵۵) سورهٔ بقره که آیهٔ الکرسی مبارکه است یکی برای دیگر بخوانند و سپس به نماینده گی از    |         |
| همه شاگردان یکنفر آیت مبارکه را به قرائت ترتیل تلاوت کند.                                     |         |
| ـ معلم محترم پوستر كلمات آية الكرسي را به ديوار صنف مي آويزد و به ترجمه و تفسير مفاهيم و      |         |
| نكات مهم آية الكرسي شريف به شاگردان معلومات ميدهد.                                            | ۲۵دقیقه |
| ـ معلم محترم با استفاده از كلمات مقدسهٔ قرآن كريم كه در آية الكرسي شريف چون صفت وحدانيت،      |         |
| صفت حیات، صفت قیومیت و سائر صفات ذات واجب الوجود الله تعالی و فضیلت عظمت این آیت              |         |
| و اینکه در این آیت به اسم اعظم اشاره شده است با فرمایشات تأییدی نبی کریم رسی به همراه شاگردان |         |
| مباحثه مي كند.                                                                                |         |

ـ معلم محترم از شاگردان بخواهد تا متن درس را با هم خاموشانه بخوانند و در صورت مواجه شدن با مشكل از معلم استمداد جويند.

### خلاصة درس

- آیة الکرسی نقطهٔ اوج قرآن و مشتمل بر ده جملهٔ مستقل است که هر کدام دارای مفاهیم عالی و همه جانبه میباشد.
- آیة الکرسی بیانگر وحدانیت، صفات عظیمهٔ الله تعالی بوده و هژده بار اسمای خدای تعالی به شكل اسم ظاهر و يا ضمير درين آيت ياد شده اند.
- در آیة الکرسی صفات حیات، قیومیت، مالکیت، حاکمیت، معبودیت و تصرف علم باری تعالى به صورت واضح متبلور است.
  - هیچکس و هیچ نیروی انسانی و مادی توانمندی احاطهٔ علم الهی را ندارد.
- بر الله تعالى هيچگاهي أعراض چون خواب و پينكي عارض نميگردد و از آن پاك و منزه
  - گذشته و آیندهٔ بندگان در پیشگاه علم خداوند تعالی یکسانند.
- آسمانها و زمین و مُلک و ملکوت زیر فرمان و اراده و تدبیر و ادارهٔ خدای دانا و توانا قرار دارند که نگهداری آنها هیچگونه ثقلت و سنگینی (خستگی و درمانده گی) را بر الله تعالی وارد نمي کند.
- این آیت کریمه به صفات علیت و عظمت الهی به یک خاتمهٔ منطقی و زیبا افاده شده و دال بر این است، ذاتی که چنین اوصاف بزرگ دارد تنها و تنها لایق پرستش میباشد.

# ارزيابي

کار خانه گے

معلم محترم جهت اطمینان از میزان یادگیری مفاهیم و اطلاعات درس، شاگردان را با طرح سؤالهای از کتاب درسی ارزیابی می کند.

#### ۱۰ دقیقه

معلم محترم با استفاده از کتاب درسی به شاگردان کارخانه گی توصیه می کند.

۵ دقیقه

### درس ششم

### عنوان: زمین برای منفعت انسان

صفحه: ۲۶ - ۲۹.

وقت: دو ساعت درسی

### **اهداف:** شاگردان باید:

- ◄ به مفاهیم توضیحی و تفسیری آیات مبارکه(۱۵-۱۷) سورهٔ(الملک) آگاهی کامل حاصل نمایند.
  - ◄ به اعجاز تكويني قرآن كريم و مظاهر شگفت انگيز زمين پهناور درست پي ببرند.
  - از منافع و منابع سرشار مادی و معنوی زمین استفادهٔ درست و متوازن کرده بتوانند.
- با استفاده از نكات مهم درس و پيام سعادت بخش آيات مباركه در تقويت ايمان خود و ديگران بكوشند.

# دانش لازمي

### زمین گهوارهٔ زندگی انسان

ما بر روی سیاره ای به نام زمین زندگی می کنیم؛ اما چرا از میان تمام سیاره های منظومهٔ شمسی: عطارد، زهره، مریخ، مشتری، زحل، اورانوس، نپتون و پلوتون، فقط زمین است که برای حیات مناسب است؟ در مورد هر کدام به معلوماتی جزئی می پردازیم تا موضوع برای ما روشن گردد.

سیارهٔ عطارد: این سیاره دارای هشتاد و هشت روز در سال یعنی چهل و چهار شب و چهل و چهار روز پی در پی میباشد. آیا چنین شرایطی برای زندگی مناسب است؟ هرچه که میخوابی و بیدار میشوی، شب به انتها نمی رسد هر چهار فصل سال در این هشتاد و هشت روز است و این ستاره در این مدت دور کامل خورشید را تمام می کند. علاوه بر این فاقد هواست که با این اوصاف، شایسته زندگی نیست.

سیارهٔ زهره: دارای دوصد و بیست و پنج روز است که نصف آن در حدود صد روز شب و بقیه روز پی در پی است. اما هوای آن در روز به بیست درجه می رسد و شبها به بیست درجه زیر صفر تنزل می کند. آیا چنین شرایطی برای زندگی مناسب است، جایی که نه هوا و نه آب وجود دارد.

سیاره مریخ: هرچند که دارای روز بیست و چهار ساعته می باشد اما هر سال آن ششصد و هشتاد و هفت روز است، اگر انسان در آنجا زندگی کند، باید پس از سه نسل بتواند فصلی مانند تابستان را ببیند یعنی هیچ پدری به همراه فرزندش قادر به دیدن فصل جدید نیست و نمی توانند از زیبایی ها و تغییرات متنوع، که حاصل تغییر فصول است بهره مند شوند، این سیاره در مدت ششصد و هشتاد و هفت روز به دور خورشید می چرخد و دمایی برابر هفتاد درجه زیر صفر دارد و از آب و هوانیز خبری نیست. آیا چنین مکانی شایسته زندگی است؟

سیاره مشتری: که روزهای آن با گذشت پنج ساعت به انتها می رسد و هر سال آن دوازده روز است و حرارتی برابر صیاره مشتری: که روزهای آن با گذشت پنج ساعت به انتها می درجه زیر صفر و ضخامتی برابر  $\frac{1}{2}$  ضخامت زمین دارد، در واقع سیاره ای متشکل از گازها است، آیا اینجا نیز شایسته زندگی است؟



**زحل:** سیارهای است با داشتن بیست و نه روز در سال و در حدود یک میلیارد و چهارصد هزار کیلومتر با خورشید فاصله دارد.

**اورانوس**: هر سال آن چهل و هشت روز است و نپتون هر سال آن صد و شصت و نه روز است و پلوتون هر سال آن دوصد و چهل و هفت روز است. آیا در چنین سیارههایی امکان زندگی میباشد؟

پس تنها همین سیارهٔ زمین شایسته حیات است که خداوند متعال در بارهٔ آن فرموده است:

﴿ أَلَمُ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَادًا ﴾ (١) آيا نگردانيديم زمين را فرش (گهواره اي براي رهايش)؟

آیا این زمین را که انسانها بر آن سکونت دارند ، برای استقرار آنها ورفت و آمد آنان در اطراف و اکناف آن آماده نکرده ایم؟ وآیا آنرا مانند فرش وبستر برایتان قرار نداده ایم که روی آن استقرار یابید واز دشت و دمن وسیع وگسترده آن برای کشت وزرع استفاده کنید؟

چگونه ممکن است که ما انسان ها برای اطفال خود، گهوارهای راحت و نرم با حرارت معتدل را مهیا می کنیم که از هر جهت با او ساز گار باشد؛ اما خداوند متعال با انسان چنین نکند؟ بلکه او نیز به لطف خود، زمین را گهوارهٔ انسان برای زندگی قرار داده است، لذا فاصله آن را با خورشید متعادل قرار داده، حرارتش را از صفر تا چهل درجه تنظیم کرده، ضخامت آن را متوسط، خورشید و نیروی جاذبه و سرعت روزانه آن را با خورشید و طول فصول آن را متعادل و در حد متوسط و سازگار با حیات انسان قرار داده و نعمت خود را بر ما تکمیل کرده است، لذا می فرماید:

﴿ٱلَّذَى جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهْداً و جَعَلَ لَكُم فِيها سُبُلاً لَعَلَّكُم تَهْتَدُونَ﴾[زخرف:١٠] ترجمه:كسى كه زمين را گهوارهٔ (زندگى و محل آرامش) شما گردانيده است و در آن راههايي بوجود آورده است تا اينكه رهنمود شويد.

خداوند متعال با این بیان و نیز با آیه:

# ﴿ اَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ مَهاداً ﴾ [نبأ: ٤]

افکار ما را بیدار و عقلهای ما را هوشیار و دیدگان ما را به سوی خود متوجه می گرداند، این زمین برای شما و استقبال از شما آفریده شده است، آیا در این فکر کرده اید؟ آیا در زمینی که خداوند آن را محل استقرار و ثبات شما قرار داده، اندیشیده اید؟ زمینی که در هر ثانیه، سی کیلومتر راه می پیماید، آیا در روی آن چیزی تکان می خورد؟ آیا دیواری ویران شده و سقفی فرو می ریزد؟ (که نتیجه حرکت و سرعت زمین باشد).

هوای اطراف زمین به همراه آن در گردش و حرکت است، بادهایی لطیف و پاکیزه کنندهٔ هوا به وجود می آید و آرامش دو چندان به بشر می دهد. اگر اینگونه نبود و هوا ساکن و زمین متحرک بود، توفانهایی با سرعت هزار و ششصد کیلومتر ایجاد می شد. با این که می دانیم خطرناک ترین توفانی که اثری از حیات بر روی زمین باقی نمی گذارد، حداکثر سرعت آن به هشتصد کیلومتر در ساعت می رسد و در سرعت دوصد کیلومتری قدرت تخریب و ویرانگری بسیار بالا دارد. حال اگر سرعت این توفانها به هزار و ششصد کیلومتر برسد، چه خواهد شد؟

<sup>ٔ –</sup> ابن کثیر در تفسیر خود، ج ۳، ص ۱۵۷، میفرماید : [منظور از مهد، جای قرار و آرامش است که میتوانید روی آن ایستاده، بخوابید و یا سفر کنید].

چگونه ممکن است که زمین آرامگاه باشد و در عین حال در حرکت و سرعت؟ و چگونه ممکن است بر روی زمینی با این سرعت، ساختمانهایی چندین طبقه ساخت؟ در حالیکه اگر اندکی بلرزد همه چیز نابود می شود، ساختمانها، خانهها، پلها، کانالهای آبی و همه چیز دیگر ویران، نابود و در هم ریخته می شود.

ای انسان، خداوند برای بیداری تو و نجاتت از غفلت، گاه گاه زلزلههای زمین را به تو نشان میدهد که در چند ثانیهٔ اندک، پستی و بلندی آن را دگرگون میسازد. و شهرهای بزرگ را زیر آوارها و خاک قرار میدهد. باز میپرسیم:

چه کسی زمین را در مسیر خود نگه داشته است؟ چه کسی سرعت آن را در قطر کوچک بیشتر و در قطر بزرگ، کمتر می کند؟ چه کسی این تغییر سرعت را به آرامی و آهستگی ایجاد می کند؟ و کیست که تو را از سقوط و نابودی نجات می دهد؟ آیا غیر از خداست و آیا دستی به غیر از دست او در کار است؟ کیست که به زمین حرارتی مناسب عنایت کرده است؟ که اگر زمین متوقف شود، گرمی وسردی آن به سیصد و پنجاه درجه بالای صفر در روز و دو صد و هفتاد درجه زیر صفر در شب می رسید. پس چه کسی حرارت آن را متناسب با زندگی و جسم ما قرار داده است؟ کیست که زمان روز و شب آن را متناسب با نیاز خواب و بیداری ما قرار داده است؟

پس اگر قرآن را تلاوت کردید، در آیات آن توقف کرده و تأمل کنید. وقتی که او میفرماید ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ مَهاداً ﴾ بنگر که چگونه زمین را برای تو مهیا کرده و تو را با آن متناسب قرار داده است؟ بنگر که چگونه در اندازه و سرعتی مناسب، آفریده. و آن را با آب و هوا و خورشید و گیاهان و حیوانات و پستی و بلندیها و شب و روز و حرکت و جاذبه، سازگار و با نیازهای تو هماهنگ کرده است؟ بنگر که چگونه تو را دو پا، دو دست، دو چشم، دو شُش، دو گوش، قدرت عقل و قضاوت و زبان آزاد و توانا در سخن و بیان عطا فرموده است.

#### معناي كلمات

جَعَل: خلق (آفريد).

فَامْشُوا: پس بروید (سیر و سفر کنید).

يُرْسِل: بفرستد.

روش قدریس: توضیحی، تشریحی، سؤال و جواب.

مواد ممد درسى: كتاب درسى، كتب تفسير شريف، منابع علمى، پوسترهاى اقليمى و مناظر طبيعى.

| فعالیتها                                                                                       | وقت     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ـ معلم محترم حسب معمول حين ورود به صنف بعد از تقديم سلام و موضوعات مقدماتي از شاگردان          | ۵ دقیقه |
| میخواهد مقالات شان را در رابطه به فضیلت و جایگاه «آیة الکرسی» در قرآن کریم و احادیث وارده در   |         |
| ویژه گیهای شامخ آن ارایه کنند و از یک شاگرد میخواهد تا مقالهٔ ده سطری اش را به صدای مناسب      |         |
| قرائت نماید و به تشویق و ترغیب شاگردان بپردازد و از جملهٔ مقالات(۳) مقاله را که به مراتب عالی، |         |
| متوسط و خوب باشد به تختهٔ نشراتی صنف به هدف آگاهی همگان انتخاب و نصب نماید.                    |         |
| معلم محترم عنوان درس جدید (زمین برای منفعت انسان) را توسط یک دانش آموز به تخته مینویسد و       |         |
|                                                                                                |         |

وجه مناسبت آیتهای(۱۵–۱۷) سورهٔ(الملک) با آیة الکرسی از نگاه تکریم ذات انسانی و اینکه انسان اشرف مخلوقات است و زمین هم برای منفعت و طرز استفاده درست از آن برای انسان مسخر و رام گر دانیده شده است به شاگر دان افاده کند.

۲۵دقیقه

ـ معلم محترم آیات شماره (۱۵ - ۱۷) سورهٔ تبارک شریف (الملک) را با گفتن استعاذه و بسمله به صدای خوش قرائت مي كند و سپس از سه نفر شاگرد بطلبد تا به نوبه يك يك آيت را تلاوت و معلم كلمات قرآنی را به تخته بنویسد و معنا کند.

ـ معلم محترم از چند شاگرد بخواهد تا عناوین جانبی و کلمات کلیدی درس را به تخته نوشته کنند و هر یک را به طلاب توضیح نماید و سپس از چند شاگرد بخواهد تا به نوبت یک یک عنوان جانبی را تشریح بدارند و معلم در هر قسمت آنان را همراهی و رهنمایی نماید.

ـ معلم محترم با استفاده از تحلیل و تفسیر آیات مبارکه از روی کتاب درسی و با استفاده از پوسترهای جیوپولتیک پیرامون آفرینش زمین و منافع و نعمتهای ظاهری و باطنی زمین و شگفتیهای فزیکی و مظاهر دلالتهای علمی آیت مبارکه را به شاگردان طوری بیان کند که علوم زمین شناسی و جغرافیا نیز در پرتو این آیات قرآنی در این زمینه تحقیقات نموده اند و تا هنوز به حقایق نهفته که در کلمهٔ مباركه(ذَلُولًا) مي باشد بشر به آن دست نيافته است.

ـ معلم محترم عناوین جانبی درس را به تخته نوشته و هر یک را تشریح نماید و سپس از چند متعلم بخواهد تا به نوبت یک یک عنوان جانبی درس را تحلیل و تشریح نمایند.

### خلاصة درس

■ آیات مبارکه سوره (الملک) در مجموع به خلقت کاینات و منجمله آسمانها، زمین، ستاره گان با شگفتیهای آن و انسانها و آفریدن مرگ و زنده گی برای آزمایش و اظهار وحدانیت او تعالى تاكيد نموده است.

۵ دقیقه

۱۰ دقیقه

- مظاهر قدرت ذات الهي در نظام آفرينش و حركات اجرام سماوي و تحولات كيفي و كمي در هوا و در اطراف زمین همه بر حکمفرمایی و پادشاهی مطلق خدای یکتا و بی همتا گواه است.
- آیات مبارکه (۱۵– ۱۷) این سوره در خصوص آرامش زمین در صورت ظاهر و حرکات و لرزشهای قوی آن و تحول نظام شبا روزی، فصول سال و پدیدار شدن ارزاق و نعمتهای فراوان در بحر و بر و میوهها با رنگهای مختلف، هوای خوشایند و آب گوارا و شیرین همه و همه انسان را به تفكر به دستگاه قدرت لايزال الهي فرا ميخواند تا تفكر كند و از نعمتهاي فراوان که در زمین وجود دارد استفادهٔ مشروع نماید.

### ارزيابي

معلم محترم با استفاده از سؤالهای دانشی، مهارتی و ذهنیتی کتاب تفسیر شریف، شاگردان را ارزیابی کند.

معلم محترم از روی کتاب درسی به شاگردان کارخانه گی توصیه می کند.

# **کارخانه گی**

درس هفتم

عنوان: محبت خداوند ﷺ در پیروی پیغمبر ﷺ است

صفحه: ۳۰ - ۳۴.

وقت: دو ساعت درسي

**اهداف:** شاگردان باید:

- در پرتو تفسیر آیات مبارکه راه و روش درست کسب محبت خدای تعالی را بیاموزند.
- شأن نزول آیات مبارکه را با حکم آن آموخته و مفهوم آن را به دیگران گفته بتوانند.
  - کلمات کلیدی درس را با مفهوم آن یادداشت و تحلیل و تجزیه نمایند.

### دانش لازمي

# آداب محبت و پیروی از پیامبر ﷺ

پيامبر صلى الله عليه وسلم فرموده است: (ثَلاَثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ كِينَّ حَلاَوَةَ الإِيمَانِ وَطَعْمَهُ : أَنْ يَكُونَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا ، وَأَنْ يُجِبَّ فِي اللهِ ، وَأَنْ يَبْغُضَ فِي اللهِ ، وَأَنْ تُوقَدَ نَارٌ عَظِيمَةٌ فَيَقَعَ فِيهَا أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ أَنْ يُشْرِكَ بِاللّهِ شَيْئًا)(١).

(سه چیز است که در هر کس وجود داشته باشد، او حلاوت وشیرینی ، مزه وطعم ایمان را چشیده است: یکی اینکه خدا و پیامبر وی را بر غیر تر جیح دهد و آنان را از غیر آنان بیشتر دوست داشته باشد ، رضایت خدا و پیامبر را بر هر چیز دیگری تر جیح دهد . دوم اینکه هر کس را دوست دارد تنها به خاطر خدا و در راه او دوست داشته باشد و هر کس را دشمن داشته باشد تنها درراه خدا و بخاطر او دشمن داشته باشد . سوم اینکه ببیند که آتش بزرگی بر افروخته شده است و او افتادن در آن را بر شرک و رزیدن به خداوند تر جیح دهد ).

مراعات ادب و احترام همه جانبه رسول خدا بر هر مسلمان واجب است و در زیر برخی از آداب محبت وپیروی از پیامبر طور مختصر بیا ن می گردد .

- ا- خداوند متعال در قرآن كريم با صراحت تمام محبت ، اكرام و ادب با پيامبر گرامى را واجب گر دانيده و مىفرمايد: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقُوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَنْ تَمْ مَالِد : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقُوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَنْ تَمْ فَرُونَ ﴾ . [الحجرات: ٢] ترجمه: اى كسانى كه ايمان آورده ايد ! صداى خود را از صداى پيامبر بلند تر ننماييد ، و همچنان كه با يكديگر سخن مى گوييد ، با او با صداى بلند صحبت نكنيد ، تا ندانسته اعمالتان ضايع وبى اجر نشود.
- ۲- خداوند متعال اطاعت از پیامبررا بر اهل ایمان واجب گردانیده است ومی فرماید: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ [الحشو: ۷] (آنچه را كه پیامبر برای شما آورده ( وبه آن فرمان داده ) بگیرید و پیروی كنید واز آنچه شمارا نهی نمو ده خو د داری نمایید).
- ٣- خداوند متعال امامت ، قضاوت وحكميت را به پيامبر بزرگوار اسلام سپرده است ومى فرمايد : ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤمِنُونَ حَتَى يُحُكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمًّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ . [النساء: ٦٥]



۱- روایت مسلم و نسائی.

( اما، نه! به پر وردگارت سوگند که آنان مؤمن به شمار نمی آیند ، تا در مورد اختلافها و نزاعهای خود داوری ترا در خواست نکنند ، و سپس در مورد قضاوتت ملالی به دل نداشته باشند و کاملاً تسلیم قضاوت تو باشند .

۴- پیامبر صلی الله علیه وسلم می فرماید: سوگند به ذاتی که جان من در اختیار اوست ، هیچیک از شما ایمان ندارد مگر آنکه مرا بیشتر از فرزند ، پدر وهمه مردم دوست داشته باشد .

آنچه بیان گردید اموری بودند که ضرورت اکرام وادب با پیامبر را بیان می کرد ، مراعات ادب با پیامبر در موارد زیر خلاصه می شود:

- ۱- در همه امور زندگی از فرامین پیامبر فرمانبرداری و از روش زندگی اجتماعی و فردی ایشان پیروی کنیم .
  - ۲- هیچکس را هر کس که باشد بیش از او دوست نداشته با شیم .
- ۳- با احترام فروان نام پیامبررا بر زبان بیاوریم واز گفتن درود وسلام براو غفلت نکنیم و شمایل وفضایل اورا گرامی بداریم .
  - ۴- در انتخاب نوع دوست ودشمن ، خوشنودی وخشمناکی روش وسنت اورا در پیش گیریم .

۵- در راستای گسترش سنت ، ترویج شریعت ، ابلاغ دعوت و اجرای دستورات او از هیچ تلاشی کوتاهی نکنیم .

### معاني كلمات

قُل: امر است از مصدر قول بمعنى بگو (اى محمد الله).

تُحِبُّونَ: دوست داريد.

فإِن تَوَلَّوْاْ: پس اگر رو گردانیدند.

روش تدریس: مباحثوی، توضیحی، کار گروپی، سؤال و جواب.

مواد ممد درسی: کتاب درسی تفسیر شریف، کتاب تفسیر، چارت کلان و مار کر.

| فعاليتها                                                                                      | وقت      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| معلم محترم بعد از ادای سلام و موضوعات مقدماتی، درس گذشته را با طرح پرسشهایی چنین ارزیابی کند: | ۵ دقیقه  |
| ١. كلمات زير را معنا كنيد: (ذَلُولًا، مَنَاكِبِهَا، يَخْسِفَ، تَمُورُ)                        |          |
| ۲. کلمهٔ (ذلول) در اصل برای چه استعمال میشود و استعمال آن برای زمین در آیهٔ مبارکه چه         |          |
| مناسبت دارد؟ توضيح بدهيد.                                                                     | ۲۵ دقیقه |
| ـ معلم محترم بعد از دریافت پاسخهای درست، عنوان درس جدید را به تخته و یا چارت به خط زیبا       | ۵۵۵۵۰۱۳  |
| مینویسد و تسلسل علمی و منطقی درس جدید را با درس گذشته به نحو شایسته افاده می کند.             |          |
| ـ معلم محترم از جمع شاگردان به شکل داوطلبانه میخواهد تا دو نفر شاگرد را به جاهای شان ایستاده  |          |
| شده و آیت شماره (۳۱ و ۳۲) سورهٔ آل عمران را با گفتن استعاذه و بسمله تلاوت نمایند.             |          |
| ـ معلم محترم کلمات کلیدی درس را به تخته و یا چارت مینویسد و معنی آنرا کتبی و شفاهی به         |          |

شاگردان ارایه می کند.

معلم محترم با توضیح سبب نزول آیات مبارکهٔ درس و روشهای نیک و مطلوب دوستی و محبت با خدای تعالی و حبیب او تعالی سیدنا محمد را مطابق ارشادات و هدایات شرعی به بحث و بررسی گرفته و از ادعاهای کاذبانه گروهای غیر اسلامی که با خدای واحد ولاشریک، دیگر معبودان باطل را می پرستیدند و دَم از دوستی با خدای تعالی می زنند در حقیقت این عمل قبیح و شرکی شان دشمنی با خدای عزیز و کتاب آسمانی و رسالت توحیدی محمدی است، شاگردان را آگاه می سازد.

- معلم محترم با منحصر نمودن محبت الله تعالى و رسول گرامى به اطاعت و فرمانبردارى از اوامر و احكام الهى الله و دساتير احاديث نبوى طوريكه آيات درس بر آن دلالت تاكيدى دارد از شاگردان دعوت به عمل آورد تا در گروپهاى دو نفرى راجع به ثبوت و حقيقت حصول دوستى و محبت و راه و روش آن با هم بحث و مناقشه كرده و نكات مهم را يادداشت و در پايان فعاليت به نماينده گى از عموم متعلمين، يكنفر آنان به صداى بلند بخواند و توضيحات دهد.

- معلم محترم به شاگردان موقع بدهد تا سؤالهای شان را مطرح نموده و در ارایهٔ پاسخ دهی در حل مشکل با طلاب همکاری نمایند.

### خلاصة درس

- محبت خداوند جل جلاله و رسول اكرم ﷺ واجب و از حقیقت ایمان سرچشمه میگیرد.
- کسیکه دعوای دوستی و محبت خدا جل جلاله را دارد به طریقه و راه و روش پیامبر اسلام ﷺ پابندی و التزام داشته باشد.

■ دعوای محبت خدا جل جلاله و رسول اکرم ﷺ با اصرار ورزیدن به معصیت و سرپیچی از اوامر
 خدا جل جلاله و رسول اکرم ﷺ هیچگاه میسر نمیشود.

- نشانهٔ محبت بنده با الله تعالى، اطاعت و پیروى از رسول اكرم ﷺ بوده كه منتج به محبت خدا جل جلاله و آمرزش گناهان میگردد.
- ادعاهای واهی محبت با خدا جل جلاله که عاری از تعمیل اوامر و پیروی از پیامبر عَالِی باشد یک ادعای کاذب و خلاف واقعیت شمرده می شود.
- از فحوای آیات کریمه بر میاید که شیوه و راهکار زنده گی مسلمان همانا عمل صالح، عبادت مخلصانهٔ خداوند جل جلاله و سعی و تلاش مستمر در این مورد جهت حصول اجر و ثواب و رضامندی الله تعالی؛ البته مطابق ارشادات پیامبر اکرم صلی الله علیه و سلم میباشد.

#### ارزيابي

معلم محترم جهت اطمینان از فراگیری مفهوم درس در حیطهٔ اطلاعات و دانش، عواطف و ارزشها مهارتها و عمل، با طرح سؤالهایی از متن درس شاگردان را ارزیابی می کند و به مشکلات شان پاسخهای مناسب داده رهنمایی لازم می کند.

### **کارخانه گی**

معلم محترم با استفاده از کتاب تفسیر شریف کارخانه گی به شاگردان توصیه می کند.

۵ دقیقه

۱۰ دقیقه

### درس هشتم

# عنوان: اسلام دین کامل و همه جانبه

صفحه: ۳۵ - ۳۹.

### وقت: سه ساعت درسی

### **اهداف:** شاگردان باید:

- به معانی کلمات و تفسیر آیات(۶۰ و ۶۱) سورهٔ نساء شناخت حاصل نمایند.
  - مفاهیم ارشادی و تفسیری آیات مبارکه را با شأن نزول آن بیاموزند.
- مرجع تحاکم و حکمیت را در تمام منازعات و قضایای ذات البینی حکم و دستور خدای تعالی و رسول اکرمﷺ را ملاک عمل قرار دهند.
  - به فیصلههای قرآنی و احادیث نبوی شمعتقد و در زنده گی به آن عمل کنند.

### دانش لازمي

# نواقض اسلام

خداوند متعال در بسیاری از آیه های قرآن مجید مسلمانان را از ردت و برگشتن از دین و سایر انواع شرک و کفر بر حذر داشته است. و علمای اسلام ـ رحمهم الله ـ در باب حکم مرتد ذکر کرده اند که ممکن است مسلمان مرتد و از دین خارج شود، آنهم با ارتکاب و انجام برخی از اعمال که آنرا نواقض اسلام نامیده اند. و آن نواقض سبب می شود که او از دایره اسلام خارج گردد.

و شدیدترین این نواقض ده چیزاند که علما و دانشمندان اسلام آنرا در کتابهای خود ذکر کرده اند:

اول: شرک آوردن در عبادت خدای یکتا و برای او شریک قائل شدن.

خداوند مى فرمايد: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء ﴾ [النساء: ١١٦].

[خداوند نمی بخشد که به او شرک آورده شود، و جز آن را برای هرکس که بخواهد، می آمرزد].

ومى فرمايد: ﴿من يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيهِ الجُنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ [المائدة: ٧٦].

[بی گمان کسی که به خداوند شرک آورد، خداوند بهشت را بر او حرام می گرداند و جایگاهش آتش (دوزخ) است، و ستمکاران یاورانی ندارند].

و از جملهٔ شرک در عبادت خداوند متعال مدد خواستن از مردگان است، و همچنین نذر کردن و ذبح و قربانی برای آنهاست.

دوم: کسی که بین خود و بین خدا واسطه قرار دهد و از آن واسطه چیزی بخواهد(یعنی دعای خود را متوجه او سازد) و از او شفاعت بطلبد و بر او تـوکل کند، چنین شخصی به اجماع علما و دانشمندان اسلام کافر است.

سوم: کسیکه مشرکان را کافر نداند، و یا اینکه در کفر آنان شک و تردید داشته باشد، و یا اینکه مذهب آن مشرکان را صحیح بداند کافر است.

چهارم: کسی که اعتقاد داشته باشد که هدایت و دستورهای غیر رسول اکرم از هدایت و دستورهای رسول اکرم کاملتر و بهتر است ، و یا اینکه بگوید حکم و قضاوت غیر رسول الله بهتر از حکم و قضاوت پیامبر است، مانند کسانی که حُکْم و قضاوت طواغیت(قوانین رسمی کشوری)را که غیر شرعی باشد بر قوانین شرعی و دینی برتری می دهند همه اینها کافرهستند .

هرکس اعتقاد داشته باشد که قوانین وضعی و رسمی کشور که مردم آنرا اختراع کرده اند و از ساخته ٔ بشر است از دین مبین اسلام بهتر است یا اینکه بگوید دستور اسلام برای قرن بیست ویکم غیر قابل قبول است.

و یا اینکه بگوید شریعت الهی دین اسلام ـ سبب خسارت و عدم پیشرفت، و سبب عقب ماندگی مسلمانان شده است و یا اینکه بگوید دین اسلام فقط واسطه و رابطه ای است بین خدا و بنده، و هیچ ربطی در سایر شؤون زندگی ندارد، پس کسی که این باورها را داشته باشد نیز کافر است.

پنجم: کسیکه به چیزی از آنچه رسول الله برای امت اسلامی از هدایت و قضاوت و حُکْم به قرآن و سنت آورده، بُغض ورزد، اگر چه به آن حکم عمل کند، در حالیکه از آن نفرت دارد، باز هم جزو کافران می باشد. خداوند متعال می فرماید: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنزَلَ اللهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالُهُمْ ﴾. [محمد: ٩]. ترجمه: این بسبب آن است که آنان آنچه را که خدا نازل کرده است ناخوش داشتند، در نتیجه خداوند اعمالشان را تباه کرد.

شمم: هر کسیکه به چیزی از دین مبین اسلام مسخره و نیشخند کند، همان دینی که رسول الله آنرا از طرف باری تعالی آورده، و یا از ثواب ، نیکی و پاداش آن، و یا از جزا ، عقاب و کیفر آن،انکارکند کافر شود، به دلیل قول تبارک و تعالی که می فرماید: ﴿قُلْ أَبِاللّهِ وَآیَاتِهِ وَرَسُولِهِ کُنتُمْ تَسْتَهْزِؤُونَ(٥٦)لاَ تَعْتَذِرُواْ قَدْ کَفَوْتُم بَعْدَ إِیمَانِکُمْ ﴾ [التوبه: ٦٦].

[بگو: آیا دین وشرع خدا وکتاب و پیامبرش را مسخره می کردید؟ عذر نیاورید، به راستی که پس از ایمانتان کفر پیشه کردید].

هفتم: سحر و جادوگری و آنچه شامل آن شود، به دلیل قول تبارک و تعالی که می فرماید: ﴿وَمَا یُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولاً إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلاَ تَكُفُوْ ﴾ [البقرة: ٢٠٢].

[و(آن دو فرشته) به هیچ کسی (جادو) نمی آموختند مگر آنکه می گفتند: ما تنها (مایه) آزمایش هستیم، پس (با به کار گیری جادو) کافر مشو].

هشتم: پشتیبانی از مشرکان و یاری کردن آنان بر ضد مسلمانان، و دلیل آن قول باری تعالی است که می فرماید: ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾ [المائده: ٥١].

و هرکس از شما آنان(یهود و نصاری ) را دوست گیرد، براستی که خود از آنان است، بی گمان خداوند گروه ستمکاران را هدایت نمی کند].

نهم: كسيكه معتقد باشد كه برخى از مردم مي توانند از شريعت و دين محمد خارج شوند كافر مي باشد.

خـداوند تبارك و تعالى مى فرمايد: ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلاَمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾ [آل عمران: ٨٨]. ترجمه: و هركس دينى جز اسلام بجويد، هرگز از او پذيرفته نمى شود و او در آخرت از زيانكاران است.

دهم: روی گردانی و اعراض نمودن از دین خدا و نیاموختن اسلام و عمل نکردن به آن.

خداوند متعال مى فرمايد: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنتقِمُونَ ﴾ [السجده: ٢٦].

[و کیست ستمکارتر از کسی که به آیات پروردگارش پند یابد آنگاه از آن روی بگرداند، بی گمان ما از گناهکاران انتقام خواهیم گرفت]. هرکس معتقد باشد که بریدن دست دزد و سنگسار کردن زن یا مرد زنا کاری که قبلاً ازدواج کرده و یا در حال حاضر متأهل است برای این زمان غیر قابل قبول است نیز کافر می باشد، هرکس عقیده داشته باشد که حکم نمودن و قضاوت کردن در معاملات خرید و فروش و حدود الهی بغیر از حکم خداوند عز وجل جایز است کافر می شود، اگر هم به این عقیده نباشد که آن حکم از حکم خداوند بهتر است. و کسی چیزی از آنچه خداوند حرام دانسته و حرمت آن واضح و آشکار باشد، مانند زناکاری و شرابخواری و رباخواری و قضاوت و حکم بغیر از شریعت الهی را حلال وجائزبداند، کافر است.

در تمامی این نواقض و مخالفتها بین اینکه انسان جدی باشد و یا اینکه شوخی کند و یا از انجام آن بترسد، هیچ فرقی وجود ندارد، مگر کسی که به زور مجبورساخته شود به انجام آن عمل در حالیکه او راضی نیست. همه اینها از امور خطرناکی است که ممکن است مردم در آن واقع گردند.

پس بر مسلمان لازم است از آنها بر حذر باشد و بترسد از اینکه در این گناهان بیفتد و باید از آن اجتناب و دوری ورزد.

#### معناي كلمات

أَلَمُ تَرَ: آیا ندیدی و آگاهی به شما حاصل نشده.

أَن يَتَحَاكَمُواْ: حكمت و داوري كنند.

تَعَالُوْا: بياييد.

مواد ممد درسى: كتاب تفسير شريف، مراجع و منابع تفسيرى، چارت كلمات قرآنى.

روش تدریس: توضیحی، سؤال و جواب، مسابقوی و گروپی.

| فعاليتها                                                                                       | وقت      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| معلم محترم بعد از سلام و موضوعات مقدماتی درس گذشته را با طرح سؤالهایی ارزیابی می کند.          | ۵ دقیقه  |
| ـ معلم محترم بعد از دریافت پاسخهای درست و ملاحظه کارخانه گی شاگردان با توضیحات رهنمودی         |          |
| در حل مشکلات، شاگردان را رهنمایی می کند و سپس عنوان درس جدید (اسلام دین کامل و همه             |          |
| جانبه) را روی تخته صنف مینگارد و ارتباط درس جدید را با درس گذشته بصورت مدلل به شاگردان         |          |
| افاده می کند.                                                                                  |          |
| ـ معلم محترم از یکنفر شاگرد که در علم قرائت و تجوید مهارت و ورزیده گی داشته باشد میخواهد تا    | ۲۵ دقیقه |
| به كمال ادب آيات مباركه شماره( ۶۰ – ۶۱) سورهٔ نساء را به صوت خوب تلاوت ترتيل كند.              |          |
| ـ معلم محترم عناوین جانبی درس را توسط چند شاگرد به تخته مینویسد و هر کدام را تحلیل و تشریح     |          |
| می کند و سپس از چند متعلم میخواهد تا به نوبت یک یک عنوان جانبی درس را تشریح کنند و استاد       |          |
| محترم در هر قسمت آنان را همراهی و رهنمایی نماید.                                               |          |
| ـ معلم محترم دو گروپ از شاگردان را وظیفه بدهد تا در بین شان به شکل مسابقوی سه سه جمله          |          |
| پیرامون فحوای آیت مبارکه نوشته نموده و هر گروپ توسط یکتن از نمایندگان منتخب شان به             |          |
| صنفی های شان به صدای بلند بخوانش بگیرد و معلم به مشارکت شاگردان تیم برتر را با ارزیابی عادلانه |          |
| ممتاز اعلان کند و در مجموع به تشویق عموم شاگردان بپردازد.                                      |          |

ـ معلم محترم به شاگردان وظیفه بدهد تا متن کامل صفحات(۳۵، ۳۶، ۳۷، ۳۸) را بکمک یکدیگر بخوانند و مشکلات لغوی و علمی شانرا یادداشت نموده و از معلم استفسار کنند و نکات مهم درس که در عناوین جانبی صفحات(۳۶ و ۳۷) شامل مطالب تفسیر امام ابن کثیر رحمه الله و (حاکمیت خداوند و پیامبر) و (اسلام تجزیه را نمی پذیرد) توضیح شده با هم بحث و گفتگو نمایند و در هر قسمت با آنان رهنمایی و همکاری نماید.

### خلاصة درس

- اطاعت خدا و پیامبرش واجب و قطعی است.
- کسانی که دعوای ایمان را میکنند باید در همهٔ امور خود از حکم خداﷺ و پیامبر اکرمﷺ اطاعت و فرمانبری نمایند.
- آنانی که در فیصله و قضاوت از احکام اسلام عدول نموده و قضایا و منازعات شان را جهت داوری و حکمیت به طاغوت (قوانین باطل و غیر اسلامی) می گذارند به شدت مورد توبیخ و سرزنش قرار گرفته اند.
- داوری و حکمیت باید بر اساس احکام الهی و ارشادات گرامی پیامبر اکرم ﷺ صورت بگیرد و این حکم فراگیر بوده تمام قضایا و منازعات کوچک و بزرگ را دربر میگیرد و اسلام دین کامل بوده تجزیه و استثناء نمی یذیر د.

### ارزيابي

معلم محترم بمنظور حصول قناعت از مؤثریت درس با استفاده از سؤالهای مطرح شده کتاب تفسیر شریف، شاگردان را در حیطهٔ دانش، مهارت و ذهنیت ارزیابی کند.

۱۰ دقیقه

۵ دقیقه

### **کارخانه گی**

مطابق هدایت کتاب درسی توصیه شود.

### درس نهم

# عنوان: نماز فريضهٔ هميشه كي و انقطاع ناپذير

صفحه: ۴۰-۴۴.

### وقت: سه ساعت درسی

### **اهداف:** شاگردان باید:

- آیات مبارکه(۱۰۱–۱۰۴) سورهٔ نساء را به صورت درست تلاوت کرده بتوانند.
- مفهوم کلی و تفسیری آیات مبارکه را در باره نماز خوف و طریقهٔ ادا کردن آن به صورت نظری و عملی بیاموزند.
  - احکام فقهی را در بارهٔ قصر نمازهای چهار رکعتی آموخته و جهت عملی کردن به خاطر بسپارند.

### دانش لازمي

# معرفت نماز وفرضیت آن

معنای لغوی نماز دعا است، چنانکه الله سبحانه و تعالی به پیغمبرش می فرماید: ﴿وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكَنَّ هُمُ وصلات بفرست بر آنان، (یعنی درحقشان دعای خیر نما) به درستی دعای خیر تو برایشان باعث وقار و بردباری است. اما در شریعت، نماز آن گفتارها و کردارهای را گویند، که الله تعالی آن را فرموده و پیغمبرش طریقهٔ ادایش را تعلیم داده است. با تکبیر یعنی: الله اکبر شروع و با تسلیم یعنی سلام دادن خاتمه می پذیرد. فرض بودن نماز به امر الله تعالی وبا فرمودههای پیغمبر (صلی الله علیه وسلم) و به اجماع و اتفاق امت اسلامی ثابت گردیده است. در قرآن کریم الله تعالی چنین دستور می دهد: ﴿فَاقِیمُوا الصّلاةَ وَآتُوا الزّگاةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللّهِ هُوَ مَوْلاً کُمْ فَعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النّصِیرُ ﴾ [الحج: ۷۸] (پس بر پا دارید نماز را و بدهید زکات را و چنگ بزنید به الله: (یعنی از وی مدد بخواهید و به وی توکل نمایید یعنی به مددش اعتماد کنید ) الله سبحانه و تعالی مددگار شما است. او بسیار مددگار نیک و یاری کنندهٔ خوبی است.) رسول الله چنین فرموده اند: (بنی الإسلام علی خمس شهادت أن لا إله إلا الله و أن خَدًا رسول الله و إقام الصلاة و إیتاء الزکاة و صوم رمضان وحج البیت من استطاع إلیه سبیلا (۱) .

ترجمه: – بنیاد اسلام عبارت از پنج چیز است: شهادت دادن به این که به غیر از الله تعالی دیگر هیچ خدایی وجود ندارد. و اینکه محمد بینده و فرستادهٔ او است و برپا داشتن نماز و دادن زکات و روزه داشتن ماه رمضان و خانه الله تعالی را حج کردن از برای کسی که قدرت داشته باشد.

# تاریخ فرض شدن نماز و اهمیت آن در حیات شخصی و اجتماعی

اهل سیرت بر این اند که نماز درشب معراج رسول اکرم به بنزد پروردگار فرض گردیده است. تاریخ آن را تقریبا پنج سال قبل از هجرت می گویند که این به بیست وهفتم ماه رمضان سال ۶۱۶ میلادی: یعنی به سال هشتم آشکار شدن نبوت محمد برابر می آید. حکمت در فرضیت نمازاین است که علاقهٔ بنده را با پروردگارش مستحکم می کند و او بسبب ادا کردن نماز خالق مهربانش را سپاس می گوید. این عمل سبب رضایت پروردگار شده او تعالی این بنده شکر گزارش را از نعمتهای دنیوی و اخرویش بهره ور می سازد.



۱- متفق عليه.

در نتیجه بنده سعادت مندی دو عالم را نایل گردیده از بد بختی دنیا و آخرت رهایی می یابد. الله سبحانه و تعالی می فرماید: ﴿ لَئِن شَكَوْمُ لَأَوِیدَنَكُمْ وَلَئِن كَفَوْمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِیدٌ ﴾ [ابراهیم: ۲۱] یعنی: اگر شکر گزارید البته نعمتهای شخصی شما افزون خواهم کرد. و اگر ناسپاسی کردید پس بدانید عذاب من بسیار سخت می باشد). اما آن منفعتهای شخصی که نماز گزار به سبب خواندن نماز کسب می کند این است که اگر آن را با اخلاص بخواند همیشه در بالای خود الله سبحانه و تعالی را نظارت کننده می بیند. در نتیجه به کارهای ناروا دست نمی زند، ولجام نفس سرکش را به جانب کارهای خیر می گرداند از جانب خود الله تعالی او را برای انجام دادن کارهای نیک قوت می دهد و براه راست هدایتش می کند. چنانکه او تعالی می فرماید: ﴿ وَأَقِم الصّلَاةَ إِنَّ الصّلَاةَ تَنْهَی عَنِ الْفُحْشَاء وَالْمُنگر ﴾ [العنکبوت: ۴۵] یعنی: وبرپا بدار نماز را! بدرستی نماز از کارهای بی حیایی وناپسند منع می نماید) خواندن نماز چیزی را در ذات یعنی: وبرپا بدار نماز را! بدرستی نماز از کارهای بی حیایی وناپسند منع می نماید) خواندن نماز بسیار بزرگ اند. وصفات الله تعالی زیاد نمی کند و نخواندنش چیزی را از او کم نمی نکند، اما فایدههای اجتماعی نماز بسیار بزرگ اند. واقعا نماز گزار باشند هر گز به کارهای بد دست نمی زنند. در چنین جامعه فضای دوستی ومحبت واتحاد و برادری حکم فرما خواهد بود و افراد آن در امنیت و برکت حیات بسر خواهند برد، چون همگی در صف نماز ایستاده می شوند آن صفی است که شاه و گدا در یک قطار می ایستند و هرروز چند مرتبه همدیگررا می بینند و از احواله همدیگر باخبر می شوند.

### منفعتهاي اخروي نماز

منفعتها ی اخروی نماز دو قسم می باشد: ۱- بخشش گناهان ۲- نایل گردیدن به نعمتهای فراوان وبی انتهای الله سبحانه و تعالی. اما قسم اول این منفعتها چنانکه گفتیم بخشش گناهان است که در این موضوع رسول اکرم (صلی الله علیه وسلم) می فرماید: (الصلوات الخمس والجمعة إلی الجمعة ورمضان إلی رمضان مکفرات لما بینهن إذا اجتنبت الکبائر)<sup>(۱)</sup> یعنی: نمازهای پنجگانه، جمعه تا جمعهٔ دیگر و رمضان تا رمضان دیگر جبران کنندهٔ گناهان می باشند. گناهان در بین ادای یک نماز تا ادای نماز دیگر یا بین رمضان دیگر را محو می سازند. به شرط این که مرتکب گناهان کبیره مثل قتل به ناحق، زنا وغیره نگردیده باشد. در حدیث دیگر رسول اکرم شک می فرماید: (أریتم لو أن نحرا بباب أحدكم یغتسل فیه خمسا هل یبقی من درنه شیئ؟ قالوا لا یبقی من درنه شیئ قال: فذاك مثل الصلوات الخمس یمحوا الله بحن الخطایا)<sup>(۲)</sup> یعنی: (بگویید که اگر نهر آبی از دروازهٔ یکی از شما جاری باشد و او در آن هر روز پنج مرتبه بدنش را بشوید، آیا چرکی در وی باقی نخواهد ماند. رسول اکرم شک فرمود: این به گزاریدن پنج وقت نماز شباهت دارد که به سبب آن الله تعالی گناهان را محو می گرداند) . اما قسم دوم منفعتهای أخروی نایل شدن به نماز شباهت دارد که به سبب آن الله تعالی گناهان را محو می گرداند) . اما قسم دوم منفعتهای أخروی نایل شدن به نمتهای پروردگار است

رسول الله على مى فرمايد (صلوا خمسكم و صوموا شهركم وأدوا زكاة أموالكم و أطيعوا ذا أمركم تدخلوا جنة ربكم)<sup>(۳)</sup> يعنى ( پنج وقت نمازتان را بگزاريد وماه رمضانتان را روزه بداريد و زكات مالهايتان را ادا كنيد و اميرخود را اطاعت نماييد، به بهشت پروردگارتان مى دراييد. درحديث ديگرى آمده است(ما من مسلم يتوضأ فيحسن وضوءه ثم يقوم فيصلي ركعتين

<sup>&#</sup>x27;- روایت مسلم.

<sup>&#</sup>x27;- متفق عليه

<sup>°-</sup> رواه أحمد والترمذي

مقبلا علیهما بقلبه و وجهه إلا وجبت له الجنة) (۱) یعنی: (هر مسلمانی که طهارت را نیک انجام بدهد سپس دو رکعت نماز بخواند البته به فضل و کرم الله تعالی به جنت دراید. اما آن نعمتهای بی بها و جاودانی جنت آن چنان بزرگ و گوارایند که کسی آن را ندیده و نشنیده است.

### عاقبت سستی در نماز

الله سبحانه و تعالى مي فرمايد: ﴿فَوَيْلٌ لِّلْمُصَلِّينَ \* الَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ٢- ٥]

یعنی: (وای بر حال آن نماز گزارانی که در ادای نمازهایشان سستی می نمایند. در این آیت کریمه الله تعالی آن اشخاصی را که به نماز خواندن پابند نیستند و آن را به طور درست نمی خوانند تهدید به عذاب دوزخ کرده است. این چنین در جای دیگری از احوال دوزخیان چنین خبر می دهد: (مَا سَلَکَکُمْ فِي سَقَرَ \* قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّینَ ﴾ [المدثر ۴۲]: یعنی: ازدوزخیان می پرسند: چه چیز شمارا به دوزخ درآورد ؟ آنان در جواب می گویند: ما ازجمله نماز گزاران نبودیم. رسول اکرم ﷺ می فرماید:

(بین العبد وبین الکفر ترك الصلاة)<sup>(۲)</sup> یعنی: در بین بنده وبین کفر، ترک نماز است،از این حدیث شریف دانسته می شود که رفتار بی نماز به رفتار کافر مانند می باشد: این نماز است که در ظاهر مسلمان را از کافر فرق می کند. این معنا را رسول اکرم(ص) در حیث دیگری چنین بیان کرده است: (من استقبل قبلتنا وصلی صلاتنا وأکل ذبیحتنا فهو المسلم)<sup>(۳)</sup>. یعنی: هرکه هنگام نماز رو به قبله ما بگرداند ومثل ما نماز بخواند و از گوشت (ذبیحه) ما بخورد پس وی مسلمان می باشد.

امام ترمذی از عبد الله ابن شکیک روایت می کند که گفت:

(كان أصحاب رسول الله عَلَيْكُ لايرون شيئا من الأعمال تركه كفر غير الصلاة) "رواه الترمذي. (٤)"

صحابهٔ پیغمبر الله تعالی ترک هیچ عملی را جز ترک نماز کفر نمی دانستند.

# معاني كلمات

تَقْصُرُواْ: كوتاه كنيد.

مِن وَرَآئِكُمْ: از پشت سر شما باشند.

مَّيْلَةً: تهاجم و حمله.

روش تدریس: توضیحی، مباحثوی، کار گروپی، تمثیل.

مواد ممد درسی: کتاب درسی، کتب تفسیر شریف، چارت کلان و پوسترها و نمادهای تصویری نماز با جماعت.

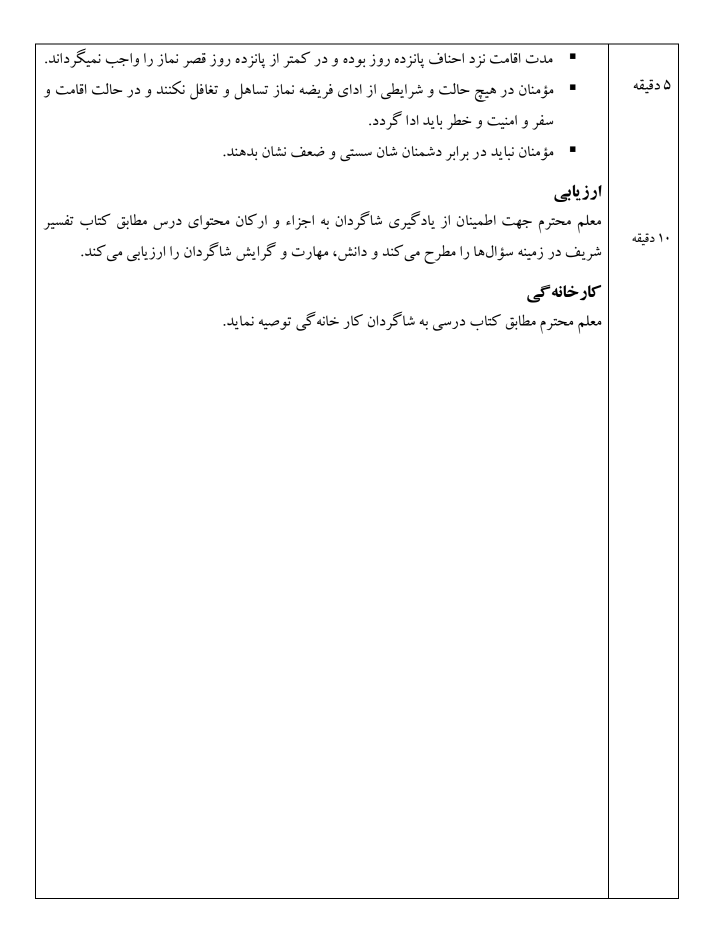
<sup>\-</sup>رواه مسلم

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup>- رواه مسلم

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup>- روايت بخاري و مسلم.

۱- روایت ترمذی

| فعاليتها                                                                                             | وقت     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ـ معلم محترم بعد از تقدیم سلام و موضوعات مقدماتی کارخانه گی شاگردان را به ارتباط اینکه اسلام         | ۵ دقیقه |
| عزیز، دین کامل و جامع بوده و غیر قابل تجزیه میباشد، ملاحظه مینماید وضمن پرسشها از محتوا و            |         |
| فر آوردههای درس گذشته میزان یادگیری شاگردان را ارزیابی میکند.                                        |         |
| ـ معلم محترم با گفتن استعاذه و بسمله آیات مبارکه شماره(۱۰۱–۱۰۴) سورهٔ نساء را با لهجهٔ رسا و         |         |
| ترتیل قرائت میکند و سپس از چهار نفر شاگرد میخواهد تا به نوبت یک یک آیت درس را تلاوت                  |         |
| كنند.                                                                                                | ۲۵دقیقه |
| ـ معلم محترم عنوان درس (نماز فریضهٔ همیشه گی و انقطاع ناپذیر) و کلمات کلیدی درس را به تختهٔ          |         |
| صنف مینویسد و آیت به آیت مفهوم و ترجمه و تفسیر اجمالی را به شاگردان توضیح می کند و کیفیت             |         |
| ادای نماز را در حال سفر و در حال خوف بیان نماید.                                                     |         |
| ـ معلم محترم شاگردان را در دو گروپ دو نفری وظیفه دهد تا ترجمه و تفسیر آیات کریمه را در باره          |         |
| نماز و قصر کردن نماز خوف و کیفیت ادای آن را در انطباق متن کتاب با هم بخوانند و معلم محترم در         |         |
| قطارها گشت کند و در حل مشکل و افهام واژههای فقهی و تفسیری، شاگردان را همکاری و کمک                   |         |
| کند.                                                                                                 |         |
| ـ معلم محترم در صحن مکتب شاگردان را به دو دسته تقسیم و گروه اولی در محل شان قرار داشته و             |         |
| گروه دومی را از محل دور سازد و نماز خوف را بالای شان تمثیل نماید و هرگاه امکان این فعالیت در         |         |
| صحن مکتب موجود نبود از این فعالیت منصرف گردیده و عوض آن در صنف بصورت شفاهی توسط                      |         |
| سه نفر شاگرد کیفیت نماز خوف را بپرسد.                                                                |         |
| ـ معلم محترم با استفاده از آیات متعدد در قرآن کریم و آیات مبارکه درس در بارهٔ رکن دوم بنیادی         |         |
| اسلام بعد از ایمان که نظام نماز است و بر فرضیت آن و جایگاه آن در شریعت اسلامی، شرایط،                |         |
| فرایض، سنن، واجبات و آنچه در نماز انجام دادن آن حرام، مکروه و سبب فساد نماز می گردد در محور          |         |
| موضوع با ارتباط به مسائل فقهی به شاگردان به صورت مفصل بحث و مناقشه کند.                              |         |
| خلاصة درس                                                                                            |         |
| ■ آیات مبارکه مشروعیت نماز قصر در سفر را ثابت نموده است خواه سفر در حالت خوف و                       |         |
| اضطرار باشد و یا مسافرت در حالت امنیت.                                                               |         |
| <ul> <li>■ قصر در کمیت و عدد رکعات است یعنی نماز فرض چهار رکعتی دو رکعت خوانده می شود.</li> </ul>    |         |
| <ul> <li>■ منظور از سفر، سفر عبادت چون جهاد، حج، عمره، مقاصد نیک، نگهداری صلهٔ رحمی و سفر</li> </ul> |         |
| مباح چون تجارت است در آن قصر جواز دارد اما در سفرهای معصیت چون دزدی، بغاوت و                         |         |
|                                                                                                      | <br>    |



### درس دهم

# عنوان: جهاد عمده ترین راه پیروزی و اصلاح جامعه است

صفحه: ۴۵ - ۴۸

وقت: دو ساعت درسي

**اهداف:** شاگردان باید:

- در پرتو آیات مبارکه(۳۹– ۴۱) سورهٔ حج به مقام ارزش جهاد فی سبیل الله پی ببرند.
- مشروعیت جهاد و حکمتهای اصلاحی، اعتقادی و اخلاقی امر به معروف و نهی از منکر را در زندگی از جمله وظایف مهم خود تلقی نمایند.

# دانش لازمي

### نخستین دستور جهاد با کفار:

مظالم کفار مکه بر مسلمانان به حدی رسیده بود که روزی نمی گذشت که مسلمانی از دست ستم آنها مجروح نشده باشد، در آخر مسلمانان از ظلم و ستم کفار به محضر آن حضرت شکایت کرده از او اجازه خواستند تا در مقابل کفار آمادهٔ قتال باشند، رسول الله شده است و این سلسله حدود ده سال بدین شکل ادامه یافت.

ترمذی، نسائی، ابن ماجه، حاکم و غیره از حضرت ابن عباس نقل کرده اند که ابن عباس فرموده است: این قول خداوند جل جلاله: ﴿وَلَوْلاَ دَفْعُ اللهِ النَّاسَ﴾ [سورهٔ حج/ ۳۹ – ۴۱] نخستین آیهٔ است که در بارهٔ قتال با کفار، نازل شده است، در صورتیکه پیش از این در هفتاد آیت از قتال منع شده بود.

در این آیت حکمت قتال و جهاد بیان گردیده که به انبیای گذشته و امم آنها هم دستور قتال با کفار داده شده بود.

صوامع: جمع صومعه است كه عبادتگاه مخصوص راهبان تارك الدنياي نصارا است.

بیع: جمع بیعه است که نام عموم کلیساهای نصارا است.

صلوات: جمع صلاة كه نام عبادتگاه يهود است.

مساجد: جمع مسجد، نام عبادتگاه مسلمانان است.

نکتهٔ قابل ذکر اینست که اگر به قتل با کفار اجازه داده نمی شد، پس در هیچ زمانی برای هیچ مذهب و ملتی جای ایمنی باقی نمی ماند و در زمان موسی علیه السلام صلوات و در زمان عیسی علیه السلام صوامع و بِیَع و در زمان خاتم الأنبیاء الله می شدند (۱).

# معاني كلمات

أُذِنَ: اجازه داده شد.

يُقَاتَلُونَ: كسانيكه با آنان جنگ مي شود.

عَاقِبَةُ الْأُمُورِ: بازگشت و فرجام كارها.

روش تدریس: توضیحی، پرسش و پاسخ، مطالعهٔ خاموشانه، کار گروپی.

**مواد** ممد درسی: کتاب تفسیر شریف، منابع و آلبومهای جهادی، سیدیها و ویدیوهای رزمی در صورت امکان.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>: معارف القرآن، جلد اول.

| فعالیتها                                                                                                                                                     | وقت     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                        |         |
| مشاهده و مقاله یی که از نگاه علمی و ادبی ممتاز باشد آنرا به تختهٔ نشراتی مکتب جهت آگهی همگانی                                                                |         |
| انتخاب و به اداره بسپارد و درس گذشته را ارزیابی نماید.                                                                                                       |         |
| ـ معلم محترم عنوان درس جدید را به تختهٔ صنف بنویسد و سپس آیات مبارکه(۳۹–۴۱) سورهٔ حج را توسط                                                                 |         |
| سه نفر شاگرد به نوبت تلاوت کند و اشتباهات لفظی و تجویدی شانرا صمیمانه اصلاح کند.                                                                             |         |
| ـ معلم محترم از یکنفر شاگرد بطلبد تا کلمات قرآنی درس را به تخته و یا چارت بنویسد و سپس به ارتباط                                                             |         |
| موضوع درس که (جهاد عمده ترین راه پیروزی و اصلاح جامعه است) با استفاده از ترجمه و تفسیر آیات                                                                  |         |
| مباركه به شاگردان توضيحات لازم ارايه نمايد.                                                                                                                  | 40      |
| ـ معلم محترم راجع به حکم و مشروعیت جهاد و اسباب نزول آیات مبارکه و حکمت و فلسفهٔ جهاد به خاطر اقامهٔ                                                         | دقيقه   |
| نظام عدل الهي ﷺ در زمين و طرد و دفع ظلم و بي عدالتي و از بين بردن مظاهر شرك و كفر و غلبهٔ ملحدان و كفار                                                      |         |
| و اینکه جهاد از افضلترین عبادات و نقطهٔ شامخ و قُلهٔ حصار اسلام و انجام شعائر الله تعالی و وسیلهٔ اصلاح جامعه از                                             |         |
| شرک و مفاسد اخلاقی و اجتماعی میباشد با مثالهای زنده و آلبومها و پوسترها به تفصیل با شاگردان بحث دو                                                           |         |
| جانبه نماید و به میتود پرسش و پاسخ نکات مهم درس را به بررسی و ارزیابی بگیرد.<br>-                                                                            |         |
| ـ معلم محترم شاگردان را وظیفه بدهد تا متن عناوین جانبی صفحه(۴۶ و ۴۷) را خاموشانه مطالعه نموده و در                                                           |         |
| صورت بروز کدام مشکل آنرا یادداشت و در پایان فعالیت با معلم مطرح سازند.                                                                                       |         |
| ـ معلم محترم شاگردان را در گروپهای دو نفری تنظیم و هدایت بدهد تا پیامدهای مهم ارشادی آیات                                                                    |         |
| مبارکه درس را با هم یادداشت نموده و به نمایندگی از همه یکنفر شاگرد فوائد و آموختنیهای کسب شده                                                                |         |
| از درس را به طور خلص بیان کند.                                                                                                                               |         |
|                                                                                                                                                              |         |
| • آیات مبارکه اولین آیاتی اند که مشروعیت جهاد را اعلان میدارد.                                                                                               |         |
| <ul> <li>جهاد به منظور اعلاء کلمة الله و دفاع از خود، مال و وطن اسلامی فرض گردیده است.</li> </ul>                                                            |         |
| • جهاد و مقابله در برابر ظالمان و تجاوزگران و جهت دفاع از حدود و ثغور اسلامی و حفظ عزت و آبروی                                                               |         |
| مسلمانان یک وجیبهٔ الهی است که نظام و مصلحت جهان نیز تقاضای آن را دارد.                                                                                      |         |
| • اگر مسلمانان جهت قلع و قمع شرک، فتنه و فساد و تهاجم کفار به جهاد متوسل نگردند شرک و کفر                                                                    |         |
| روی زمین را فراگرفته و حکم طاغوت در زمین گسترش می یابد.                                                                                                      |         |
| • در آیت مبارکه جهاد برای دفاع از حقوق همهٔ انسانها و همه ادیان و دفع و طرد ظلم و فساد ذکر گردیده است.                                                       | ۵ دقیقه |
| • آیات کریمه مهمترین مبانی و اساسات اصلاح و نیرومندی جامعهٔ اسلامی را بیان نموده که مؤمنان                                                                   | م دید   |
| راستین آنانی اند که الله تعالی را عبادت میکنند و زمانی که مورد ظلم و تجاوز قرار گیرند با قیام و جهاد                                                         |         |
| پیوسته از مال، ناموس، وقار و مقدسات خویش دفاع مینمایند.<br>امنا در مال می تا در دارد کرد دارد کرد در د                      |         |
| <b>ارزیابی:</b> معلم محترم جهت مطمئن شدن از دانشها، مهارتها و ارزشهای درس با طرح سؤالها مطابق کتاب درس با طرح سؤالها مطابق کتاب درس با طرح سؤالها مطابق کتاب | ۱۰دقیقه |
| درسی، شاگردان را ارزیابی کند.                                                                                                                                | *       |
| <b>کار خانه گی:</b> معلم محترم با استفاده از کتاب درسی به شاگردان وظیفهٔ خانه گی توصیه نماید.                                                                |         |

درس یازدهم

عنوان: روزه و فواید آن

صفحه: ۴۹ - ۵۶

وقت: سه ساعت درسی

**اهداف:** شاگردان باید:

- فرق میان روزه در دین مبین اسلام و امتهای قبلی را بدانند.
- برخی از دلایل فضل و رحمت خداوندﷺ برای مؤمنان در روزهٔ ماه مبارک رمضان را بیاموزند.
  - در بارهٔ جایگاه و فرضیت روزهٔ ماه مبارک رمضان در روشنایی درس توضیح داده بتوانند.

### دانش لازمي

معنی لغوی صوم امساک یعنی خودداری و کناره گیری است و در اصطلاح شرع صوم عبارت از خودداری و کناره گیری از خوردن، نوشیدن و مباشرت با زن از طلوع صبح صادق تا غروب آفتاب به طور دایم و مسلسل میباشد که درین مدت نیت روزه را نیز داشته باشد و اگر کسی به همین ترتیب در تمام روز از این چیزها با احتیاط کامل پرهیز کرد اما نیت روزه را نکرده باشد پس این خودداری، روزه محسوب نمی شود و این روزه صحیح نیست.

حکم فرضیت روزه با یک مثال خاصی به مسلمانان اعلام گردید که این فرضیت مختص و منحصر به شما نیست بلکه برای امتهای گذشته هم بوده است، از این عبارت هم اهمیت فوق العادهٔ روزه معلوم می شود و هم برای دلجویی مسلمانان خاطر نشان می نماید که اگر چه روزه گرفتن کاری بس مشکل است اما این مشکل را مردم گذشته پیش از شما تحمل کرده اند و این طبیعی است که هرگاه همه مردم گرفتار مشکلی واحد باشند آن مشکل آسان به نظر می رسد. البته ناگفته نباید گذاشت روزهٔ مسلمانان با امتهای گذشته از نظر احوال و صفات از جمله تعداد روزها، زمان و اوقات آن فرق دارد.

﴿لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ﴾ به این مطلب اشاره دارد که روزه در تحصیل تقوا تأثیر عمیقی دارد زیرا به سبب آن هواهای نفسانی تحت کنترول در می آیند و اساس تقوا همین کنترول نمودن خواهشهای نفسانی است.

﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا ﴾ مراد از مريض آن مريض است كه به سبب گرفتن روزه دچار مشقت غير قابل تحمل مىشود يا بيمارى او به احتمال قوى شدت پيدا مى كند و در آيت بعدى ﴿ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ اشاره به همين موضوع دارد.

﴿أَوْ عَلَى سَفَرٍ ﴾ در اینجا به جای سفر لفظ ﴿عَلَی سَفَرٍ ﴾ اختیار فرموده یعنی مسافر در راه سفر طولانی قرار گیرد (در جریان سفر باشد). اما تعیین نمودن اینکه حدود مسافت چقدر باشد در الفاظ قرآن بیان نشده است ولی با توجه به بیان آنحضرت ﷺ و تعامل صحابه، امام ابو حنیفه رحمه الله و بسیاری از فقهاء مسافت آن را سه منزل یعنی آن مسافتی که پیاده بتواند آنرا تا سه روز به آسانی بپیماید، مقرر کرده اند و فقهای بعدی بر مقیاس میل آنرا چهل میل دانسته اند.

﴿فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُحَر﴾ در اینجا آوردن جملهٔ (فعلیه القضاء) کافی بود اما بجای آن﴿فَعِدَّةٌ مِّنْ أَیَّامٍ أُحَر﴾ بکار رفته و به این موضوع اشاره شده که قضای روزهٔ فوت شده بر مریض و مسافر در صورتی واجب می شود که مریض بعد از تندرستی و مسافر بعد از اقامت به اندازهٔ همان روزهای فوت شده فرصت بیابد تا بتواند آن روزها را قضا بیاورد پس اگر کسی قبل

از صحت و اقامت به اندازهٔ روزهای فوت شده بمیرد قضای روزه یا وصیت برای پرداخت فدیه آن بر او واجب نمی باشد.

﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ ﴾ معنای ساده آیه همان است که کسانی مانند مریض یا مسافر که از روزه گرفتن معذور نیستند بلکه می توانند روزه بگیرند؛ اما بنا به دلایلی نمی خواهند روزه بگیرند پس آنان نیز این اختیار را دارند که بجای روزه گرفتن فدیه روزه را به صورت صدقه ادا کنند.

البته با این الفاظ نیز به آنان خطاب فرمود: ﴿وَأَن تَصُومُواْ حَیْرٌ لَّکُمْ﴾ یعنی با وجود این باز هم برای شما بهتر است که روزه بگیرید.

این حکم در بدو اسلام و در زمانی بود که هدف عادت دادن مردم به گرفتن روزه بود ولی با نزول آیه ۱۸۵ ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ﴾ در حق عموم مردم منسوخ شد و فقط در حق افراد بسیار سالخورده و ناتوان هنوز باقی است.

و همچنین در حق بیماری که امید به صحت آن نباشد طبق قول تمام صحابه و تابعین نیز باقی و نافذ میباشد.

مقدار فدیه: فدیهٔ یک روز روزهٔ ماه رمضان نصف صاع گندم یا قیمت آن است و در مقیاس با سیر تقریباً یک بر چهارم حصهٔ سیر میباشد که با محاسبه قیمت آن با نرخ رایج در بازار آن را به فقیر یا مسکین به طور تملیک بدهد و اگر این فدیه را به خادم مسجد و یا مدرس مدرسهٔ دینی می دهد به شرطی جایز است که قصد پاداش خدمت او نباشد. مهمترین فضیلت آنست که قرآن در همین ماه «رمضان» نازل شده است طوری که از آنحضرت نقل شده که صحیفههای حضرت ابراهیم علیه السلام در روز اول و تورات در روز ششم و انجیل در سیزدهم و قرآن در بیست و چهارم رمضان نازل شده است و در روایت دیگر آمده است که زبور در دوازدهم و انجیل در هژدهم رمضان نازل شده

البته باید دانست که قرآن در رمضان و در شب قدر از لوح محفوظ به آسمان دنیا نازل گردید و از آن جایگاه به تدریج ظرف بیست و سه سال بر آنحضرت نزل شد<sup>(۱)</sup>.

روش تدریس: گروپی، مباحثه، توضیح و تشریح.

# مواد ممد درسي:

| فعالیتها                                                                                         | وقت |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| _معلم محترم بعد از موضوعات مقدماتی درس گذشته را ارزیابی می کنند البته با طرح چنین سؤال:          |     |
| ـ كى مى تواند بگويد كه جهاد بر مسلمانان چرا فرض گرديد.                                           |     |
| ـ معلم محترم آیات متبرکهٔ سورهٔ بقره را که در این درس آمده است بالای شاگردان تلاوت مینماید و     |     |
| اشتباهات تجویدی شان را اصلاح مینماید.                                                            |     |
| _معلم محترم شاگردان را وظیفه می دهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند.                            |     |
| ـ سپس در مورد ترجمه و تفسير (فرضيت روزه) توضيح و تشريح مختصر مي دهد.                             |     |
| ـ معلم محترم شاگردان را وظیفه می دهد تا در مورد عنوان جانبی «آسانی احکام دین اسلام» با هم مباحثه |     |

ا: معارف القرآن، جلد اول.

نماىند.

سپس از چند شاگرد میخواهد تا پیش روی صنف آمده نتیجهٔ بحث شانرا بیان نمایند؛ همچنان به سؤالات همصنفیان جواب بدهند.

ـ از شاگردان میخواهد تا در مورد عنوان جانبی «منزلت روزه داران در نزد خداوند ﷺ تشریح بدهند و اگر در جریان تشریح به مشکل برخوردند معلم آنها را کمک می کند، و در اخیر توضیحات لازم را مختصراً ارایه دارد.

ـ شاگردان را به گروپهای مناسب تقسیم نموده و به آنها عنوان جانبی «روزه و قبول دعا» را تقسیم می نماید تا آنها بین خود کار نمایند، سپس نمایندهٔ هر گروپ را پیش روی صنف خواسته تا نتیجهٔ کارشان را بازگو کنند، تشویق و همکاری صورت گیرد.

### خلاصة درس

- خداوند ﷺ ماه رمضان را بهترین ماه ها گردانید و قرآن کریم را در این ماه نازل نمود.
- این فریضه تنها برای امت اسلام(امت محمد ﷺ) فرض نبوده بلکه برای امتهای پیشین نیز فرض گردیده بود، یس هر حکمی که عمومیت داشته باشد اجرای آن نیز آسان خواهد بود.
- مشقت و تکلیف گرفتن روزه را از سر مسافران و مریضان برطرف ساخته، ادای آن را برای روزهای راحت و آسودگی شان مبدل گردانید.

# ارزيابي

- کی می تواند بگوید که دعا چه وقت قبول می شود؟
- کی می تواند بگوید که فرق میان روزه در دین مبین اسلام و امتهای قبلی چه بود؟
- در مورد جایگاه و فرضیت روزهٔ ماه مبارک رمضان کی می تواند اظهار نظر نماید؟

# **کارخانه گی**

با استفاده از کارخانگی داده شده در کتاب برای شاگردان کارخانگی می دهد.

درس دوازدهم

عنوان: حج یا کنگرهٔ جهانی مؤمنان

صفحه: ۵۷

وقت: سه ساعت درسی

**اهداف:** شاگردان باید:

- بدانند كعبه و بيت الله الحرام بايد پاكيزه نگهداشته شود.
- این موضوع را بفهمند که: کعبه برای طواف کننده گان و نماز گزاران آماده گردیده است.
  - بیاموزند که: کعبهٔ شریف در صورتی که دچار شکستگی و خرابی گردد باید تعمیر شود.

### دانش لازمي

# حج کنگرۂ جهانی مؤمنان

آیاتی که در ابتدای درس دوازدهم آمده مربوط سورهٔ حج میباشد.

آغاز بنای بیت الله: در روایات آمده است که ابراهیم علیه السلام از سرزمین شام بدانجا (مکه مکرمه) هجرت نموده بود و در (مکان البیت) اشاره به این است که بیت الله پیش از حضرت ابراهیم علیه السلام وجود داشته است، چنانکه در روایات معتبر وارد شده است که بنای قبلی او پیش از فرود آمدن آدم به زمین یا همراه با او بوده است و آدم علیه السلام و انبیای بعد از او بیت الله را طواف می کردند و در زمان توفان نوح علیه السلام ساختمان آن برچیده شد، اما اساس و جای معین آن موجود بود که حضرت ابراهیم علیه السلام در آنجا مسکن گزین شد.

بعد از آمدن ابراهیم علیه السلام به مکه به او دستور رسید که ﴿أَن لَا تُشْرِكْ بِي شَیْئًا﴾ [الحج: ۲۶- ۳۰] یعنی در عبادت من کسی را شریک نساز، ظاهر است که از حضرت ابراهیم احتمال شرک نمی رفت زیرا وقایع بت شکنی و مقابله با بت پرستان و سخت ترین آزمایش در این باره از او قبلاً بیان شده بود؛ لذا مراد آن عام است به همه مردم که از شرک پرهیز کنند.

در ادای حج منافع دینی بی شماری و جود دارند و منافع دنیوی بسیاری هم مشاهده می گردد، حد اقل این امر خود قابل تعجب و حیرت است که در سفر حج مبالغ هنگفت و زیادی مصرف می گردد، اما در تاریخ جهان هیچ واقعه را سراغ نداریم که کسی به سبب مخارج حج و عمره فقیر و محتاج شده باشد، اما در هزینه کارهای دیگر مانند مراسم عروسی، تعمیر منازل که هزاران تن از مردم فقیر و محتاج شده اند بر عکس این ویژگی حج است که فقر و افلاس را برطرف می کند.

**نکته:** خدا جز در مسجد الحرام هیچ کس را به مجرد قصد گناه و نافرمانی، مؤاخذه و محاسبه نمی کند؛ چون مسجد الحرام مکانی است مقدس که باید انسان در آن با قلب آگنده از خلوص و پاکی و پرهیزگاری حضور داشته باشد و نهادش از هر لکه و میل به گناهی پاک باشد، پس هر کس حرمت ملکش را نقض کند مستحق عذاب دردناک دوزخ است<sup>(۱)</sup>.

(DF)

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup>: معارف القرآن و صفوة التفاسير.

# روش تدریس:

# مواد ممد درسی:

| فعاليتها                                                                                                           | وقت |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ـ معلم محترم بعد از مسائل مقدماتی درس گذشته را ارزیابی می کند.                                                     |     |
| ـ آیات متبرکه سورهٔ حج را که در این درس ذکر گردیده بالای شاگردان تلاوت نموده و اشتباهات                            |     |
| شانرا در تجوید و تلفظ حروف اصلاح مینماید.                                                                          |     |
| ـ معلم محترم شاگردان را هدایت می دهد تا متن درس را خاموشانه مطالعه نمایند.                                         |     |
| ـ سپس شاگردان ضعیف را پیش روی تخته خواسته کلمات مشکل آیات متبرکه را که در درس (قبل از                              |     |
| ترجمه) موجود است بروی تخته بنویسند و از چند شاگرد ضعیف دیگر میخواهد تا حرکات و معانی آن                            |     |
| كلمات را بنو يسند.                                                                                                 |     |
| ـ معلم مختصراً به توضيح ترجمهٔ آيات شريف ميپردازد.                                                                 |     |
| ـ سپس شاگردان را وظیفه میدهد تا در مورد تفسیر و عنوان جانبی«اساس و مقصد بنای کعبه» با هم                           |     |
| مباحثه نموده و تبادل نظر نمایند.                                                                                   |     |
| ـ بعداً به نماینده گی از شاگردان چند شاگرد را پیش روی صنف خواسته و از آنها میخواهد تا نتایج                        |     |
| بحث شان را به نوبت بیان نمایند، همکاری و تشویق صورت می گیرد.                                                       |     |
| ـ سپس معلم خودش توضیحات لازمه را در مورد عنوان جانبی«حج موسم خیر و برکت» داده اگر                                  |     |
| شاگردان سؤالاتی در این بخش درس داشتند با حوصله مندی کامل جواب شاگردان را میدهد.                                    |     |
| خلاصهٔ درس                                                                                                         |     |
| • وجوب تعمیر کعبه در صورتیکه دچار شکستگی و خرابی گردد.                                                             |     |
| • کعبهٔ شریف باید پاکیزه نگهداری شود، و برای طواف کننده گان و نمازگزاران آماده گردد، و                             |     |
| از هر گونه شرک و گناه و جنگ و جدال در امان باشد.                                                                   |     |
| <ul> <li>در سفر حج و موسم حج تجارت جواز دارد.</li> </ul>                                                           |     |
| • وجوب شکر و ذکر خداوند ﷺ در حج.                                                                                   |     |
| • مسلمانان با ادای فریضهٔ حج منافع بزرگ و متعدد دینی و دنیوی را کمایی می کنند.                                     |     |
| ارزیابی                                                                                                            |     |
| كى مى تواند در مورد كلمات: «بَوَّأْنَا، وَأَذِّن، رِجَالًا، ضَامِرٍ، فَجٍّ عَمِيق، ثُمَّ لْيَقْضُوا» توضيحات بدهد؟ |     |
| <ul> <li>کعبهٔ مشرفه را چه کسی بنا نمود؟</li> </ul>                                                                |     |
| <ul> <li>کی می تواند برخی فواید و منافع دینی و دنیایی حج را شرح کند؟</li> </ul>                                    |     |
| <ul> <li>ار کان حج را کدام یک از شماها نام گرفته می تواند؟</li> </ul>                                              |     |
| کارخانه گی                                                                                                         |     |
| با استفاده از کتاب درسی شاگردان را کارخانه گی میدهد.                                                               |     |

### درس سيزدهم

# عنوان: نیکی و احسان به دیگران

صفحه: ۶۲

وقت: دو ساعت درسي

**اهداف:** شاگردان باید:

- بياموزند كه عبادت تنها و تنها حق الله ﷺ است و نبايد كسى يا چيزى را با خدا در عبادتش شريك ساخت.
- بدانند که: نیکی و احسان به والدین در آیات مبترکهٔ قرآن که در این درس ذکر است بعد از توحید و عبادت خداﷺ ذکر شده که دلالت به اهمیت زیاد احترام و احسان به یدر و مادر مینماید.
- بفهمند که: خداوندﷺ ریا و ریاکاران، فخر فروشی ناشی از غرور و تکبر را مذمت نموده و آنرا عمل زشت میداند.

### دانش لازمي

آیاتی که درین درس آمده وحدانیت خدا، حقوق والدین، خویشاوندان، همسایگان و عموم مردم را بیان نموده است، این حقوق را کسی می تواند ادا کند که به خدا و رسول و قیامت به درستی معتقد باشد و از بخل، کبر و ریا اجتناب ورزد.

باید دانست که پیش از تفصیل حقوق، توحید و عبادت خدای تعالی ذکر گردیده: ﴿وَاعْبُدُواْ اللهَ وَلاَ تُشْرِکُواْ بِهِ شَیْنًا ﴾ [النساء: ۳۶–۳۹] یعنی بنده گی خدا را به جا بیاورید و با او چیزی را در عبادت شریک نسازید، در ذکر کردن مبحث توحید و عبادت، پیش از بیان حقوق، حکمتهای زیادی وجود دارد که از آن جمله یکی این است که کسی خوف و ترس از خدا نداشته باشد و احترام و اهتمام به حقوق خدا نکند از او برای رعایت حقوق دیگران چه توقع می رود؟ لذا مناسب است که قبل از حقوق والدین، خویشاوندان و سایرین، از اهمیت توحید و ارزش عبادت یاد آوری شود.

قابل ذكر است بعد از عبادت و توحيد خدا على كلمهٔ «احسان» به والدين آمده است يعنى بعد از الله على بيشتر احسانها و نيكيها بر انسان از جانب والدين مي باشد.

حضرت معاذ بن جبل که می فرماید که رسول اکرم ﷺ به من ده وصیت کرده که از آنجمله این است:

- ۱. با خدا کسی را شریک نگردان اگر چه کشته یا در آتش سوخته شوی.
- ۲. نافرمانی والدین و دل آزاری آنان را نکن اگر چه به تو دستور بدهند که اهل و مال را رها کنی (۱).

در حدیث بخاری و مسلم آمده که آنحضرت شخفرمود: هر کسی که بخواهد در رزق و عمر او برکت آید باید صلهٔ رحم به جای آورد؛ یعنی حقوق خویشاوندان را ادا نماید.

حضرت سلمان بن عامر شه می فرماید که رسول الله شه فرمودند: صدقه بر عموم فقرا و مساکین تنها ثواب صدقه را می رساند؛ اما اگر به ذی رحم و خویشاوندان داده شود در آن دو ثواب است یکی ثواب صدقه، دوم ثواب صلهٔ رحمی؛ یعنی ادای حقوق خویشاوندان (۲).



ا- مسند احمد

۲- مسند احمد و ترمذی و نسائی

در آیت شریف بعد از اقارب، حقوق یتیم و فقیر بیان گردیده که امداد فرزندان بی سرپرست و بی وارث را هم دربر می گیرد.

سپس حقوق همسایه ذکر گردیده که مفسرین «جَارِ ذِي الْقُرْنَى» را همسایه نزدیک و متصل به خانه و «الجُّارِ الجُّنُبِ» و همسایهٔ که در فاصلهٔ دورتر از خانه سکونت دارد، دانسته اند.

به تعقیب آن حقوق دوست و رفیق بیان گردیده است ﴿وَالصَّاحِبِ بِالجَنبِ﴾ یعنی (رفیق هم پهلو) که در اینجا رفیق سفر هم داخل است که در قطار، هواپیما، سرویس همراه تو بنشیند همچنان در مجلس یا سفر همراه شخص باشد خواه مسلمان باشد خواه غیر مسلمان همچنان خویش و بیگانه با هم برابر اند.

کمترین خدمت آنست که شخص بکوشد تا از گفتار و کردارش هیچ آزاری به آنان نرسد و آداب همنشینی را کاملاً رعایت کند.

بعضى از مفسرين شريك كسب و كار و همكاران وظيفه را نيز در ﴿وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ ﴾ داخل دانسته اند.

سپس حقوق مسافر بیان گردیده است ﴿وَابْنِ السَّبِیلِ﴾ یعنی مسافر مراد شخص مسافر است که پیش کس بیاید یا مهمان شود به ویژه کسی که بیگانه و نا آشنا باشد باید مطابق دستورات قرآنی حقوق لازم او را به جا آورده و مطابق توانایی با حسن سلوک با وی رفتار نماید.

بعداً حقوق غلام و کنیز ذکر گردیده است ﴿وَمَا مَلَکَتْ أَیْمَانُکُمْ﴾ اگر چه مدلول صریح آیه غلام و کنیزان مملوک اند اما بنا بر اشتراک علت و فرمان نبویﷺ این احکام حاوی خادمان و مستخدمان هم هستند که آنان هم حق دارند که در پرداخت ماهیانه، مقرری و خوراک و غیره قصور و درنگ نکنند و بالاتر از قدرت شان کار نگیرند.

در آخر آیت خداوند ﷺ می فرماید ﴿ إِنَّ اللهَ لا یُجِبُ مَن کَانَ مُخْتَالاً فَحُورًا ﴾ یعنی الله ﷺ چنان شخصی را که مکتبر و خودستا باشد دوست نمی دارد، این جملهٔ آخر آیت تکمیل کنندهٔ تمام فرمایش های گذشته است که به حقوق شان تاکید گردیده بود.

در وعید تکبر و تفاخر حدیثی از حضرت عبدالله بن مسعود شهروایت است که آنحضرت شخفرمود آن کس در جهنم (برای همیشه) نمی رود که در دل او به قدر دانهٔ اسپند ایمان باشد و در جنت چنین کسی نمی تواند برود که در دل به قدر دانهٔ اسپند کبر داشته باشد (۱).

روش قدریس: مطالعهٔ خاموشانه، تشریحی و مباحثوی.

# مواد ممد درسی:

| فعالیتها                                                                                           | وقت |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ـ معلم محترم بعد از موضوعات مقدماتی درس گذشته را ارزیابی می کند.                                   |     |
| ـ آیات متبرکهٔ سورهٔ النساء را که در این درس ذکر است بالای شاگردان قرائت نموده و اشتباهات شانرا از |     |
| نگاه تجوید و تلفظ حروف اصلاح می کند.                                                               |     |
| ـ سپس به شاگردان هدایت میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند، حین مطالعهٔ خاموشانه به شاگردان     |     |

<sup>· :</sup> معارف القرآن، جلد سوم.



وقت مناسب و كافي مي دهد.

- ـ از شاگردان میخواهد تا داوطلبانه آنچه که از مطالعهٔ خاموشانه در ترجمه و تفسیر برداشت نموده اند به زبان ساده مختصراً بیان نمایند، همکاری و تشویق صورت می گیرد.
- ـ شاگردان با رهنمایی معلم در بارهٔ انواع همسایگان و حقوق هر یک آنها از دیدگاه اسلام بحث نموده و پیش روی صنف تشریح کنند.
- ـ معلم شاگردان را هدایت می دهد تا با وی در مورد عنوان جانبی «زشتی بخل و تکبر» مباحثه و تبادل نظر نمایند و اگر شاگردان سؤالاتی راجع به این موضوع پرسیدند معلم محترم با حوصله مندی جواب می دهد.

### خلاصة درس

- عبادت تنها و تنها حق الله ﷺ است و نباید کسی یا چیزی را با خداوند ﷺ در عبادت شریک ساخت.
- احسان و نیکی به والدین در این آیت و آیات دیگر قرآن پس از توحید و عبادت خداوند الله ذکر شده که دلالت به اهمیت زیاد و احترام و احسان به پدر و مادر مینماید.
  - نیکی به دیگران وجیبه و مکلفیت شرعی هر مسلمان است.
  - خداوندﷺ فخر فروشي و تكبر، رياكاري و همنشيني با بدان را مذمت نموده و زشت ميانگارد.

### ارزيابي

- کی می تواند بگوید که مراد از ریاکاران که در آیات فوق ذکر گردیده چه کسانی اند؟
  - آیت اول این درس مسلمانان را به ادای ده حق امر نموده است این ده حق کدامها اند؟
    - در آیات فوق، شیطان، همنشین کدام مردمان معرفی گردیده است؟

# **کارخانه گی**

معلم کارخانه گی داده شده در کتاب را به شاگردان کارخانگی میدهد.

### درس چهاردهم

# عنوان: استفاده از رزق حلال و اجتناب از حرام

صفحه: ۶۵

وقت: دو ساعت درسي

**اهداف:** شاگردان باید:

- بدانند که خون حرام چگونه خون است؟
  - رزق حلال را بشناسند.
  - فرق بین حلال و حرام را کرده بتوانند.
- بفهمند که دو خون و دو خود مرده در اسلام حلال است.

### دانش لازمي

در آیات مذکور طوری که از طعام حرام ممانعت شده به خوردن چیزهای حلال و شکر گزاری بر آنها ترغیب شده است؛ زیرا همانگونه که بر اثر خوردن غدای حرام در وجود انسان اخلاق رذیله به وجود می آید که به دنبال آن لذت عبادت از بین می رود و دعا مستجاب نمی گردد، همچنین از خوردن طعام حلال نور ایمان در شخص پدید می آید و به موجب آن از اخلاق نکوهیده احساس نفرت می کند و به کسب اخلاق حسنه علاقه مند می شود و به هنگام عبادت احساس آرامش می کند و قلبش از ارتکاب گناه به لرزه در می آید و دعاهایش به دربار خداوند هی پذیرفته می شود، به همین سبب است که خداوند هی در سورهٔ مؤمنون به همه پیامبران علیهم السلام توصیه فرموده است (یا آیُها الرُسُل کُلُوا مِن الطَّبِبَاتِ وَاعْمَلُوا صَاحِل الانبیاء: ۱۷۲ – ۱۷۶] ترجمه: ای پیامبران از چیزهای پاکیزه بخورید و اعمال شایسته انجام دهید. پس معلوم شد که استفاده از روزی حلال بسیار اثر ارزنده و مهم در انجام افعال نیکو دارد و به پذیرش دعا کمک می کند ولی خوردن از راههای حرام مانع اجابت دعا خواهد شد.

نبی اکرمﷺ میفرماید «اشخاص زیادی هستند که هنگام سفر در حالت پریشانی دست دعا بلند میسازند و یا رب، یا رب می گویند در حالیکه تمام خوراک و پوشاک و نوشیدنی آنان از راههای نا مشروع و حرام به دست آمده، پس آیا با چنین وضع دعای شان پذیرفته می شود؟

در آیات درس چهاردهم چهار چیز حرام گردیده که عبارت اند از:

- ۱. میتة (خود مرده): مراد حیوانی است که بدون ذبح خود به خود بمیرد یا خفه شود و یا هم به طریق دیگری زده و کشته شود (میتة) نامیده می شود و حرام است به استثناء حیوانات دریایی که در آیت «۹۶» سورهٔ مائده ذکر گردیده، همچنان بنا بر احادیث صحیح ماهی و ملخ از (میتة) مستثنی شده حلال به شمار آمده اند.
- ۲. خون: چیز دیگری که در این آیه حرام قرار داده شده خون است اگر چه لفظ دم در آیه به معنای خون است
   اما در آیهٔ ۱۴۵ سورهٔ انعام ﴿أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا﴾ آمده که به معنای خون جاری و روان می باشد.
- ۳. خنزیر: چیز سومی که در این آیه حرام گردانیده شده گوشت خنزیر (خوک) است، در این آیه در رابطه با حرمت خنزیر قید لحم ذکر شده است، امام قرطبی فرموده است که هدف از آن تخصیص لحم یعنی فقط گوشت نیست؛ زیرا تمام اجزای آن: استخوان، پوست، موی، رگ و پی همه به اتفاق امت اسلامی حرام اند؛ اما

اضافه کردن لفظ لحم اشاره دارد به این که خوک مانند حیوانات دیگر نیست که به وسیله ذبح پاک گردد و بدون ذبح خوردنش حرام باشد؛ بلکه گوشت آن با ذبح هم پاک نمی شود زیرا که خنزیر نجس العین است فقط استفاده از موی آن برای دوختن پوست در احادیث مجاز قرار گرفته است که تمام فقهای امت هم بر این اتفاق نظر دارند.

٤. ﴿ وَمَآ أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ ﴾ حيواني كه هنگام ذبح بر آن نام غير خدا خوانده شود.

چهارمین چیزی که در این آیه حرام قرار داده شده، آن حیوانی است که برای غیر الله نامزد گردد و برای تقرب غیر الله ذبح شود و به هنگام ذبح اسم همان غیر الله برده شود که به اتفاق و اجماع امت حرام و آن حیوان مردار است و استفاده از هیچ جزء آن جایز نیست (۱).

روش تدريس: مطالعهٔ خاموشانه، توضيح و تشريح، سؤال و جواب.

### مواد ممد درسي:

| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                            | واد مسد د |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| فعاليتها                                                                                         | وقت       |
| _معلم محترم بعد از موضوعات مقدماتي ارزيابي درس گذشته مي پردازد.                                  | ۵ دقیقه   |
| ـ آیات شریف سورهٔ بقره را که در این درس آمده است بالای شاگردان تلاوت مینماید و اشتباهاتی         |           |
| که در تجوید داشتند آنرا اصلاح مینماید.                                                           |           |
| ـ به شاگردان وظیفه میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند.                                       |           |
| ـ بعد از آن از شاگردان میخواهد تا داوطلبانه آنچه را که از ترجمه آیات شریف آموخته اند بیان نمایند |           |
| همکاری و تشویق صورت می گیرد.                                                                     |           |
| ـ سه شاگرد ضعیف را وظیفه میدهد تا به نوبت پیش روی تخته آمده یکی از آنها کلمات مشکل را که         |           |
| از آیات بیرون آورده شده بنویسند، بعد از آن از شاگرد دوم میخواهد تا همان کلمات را حرکات           |           |
| بدهد.و بالاخره از شاگرد سومي ميخواهد تا معناي همان كلمات را در مقابل آنها بنويسد.                |           |
| ـ شاگردان را هدایت میدهد تا در مورد«تفسیر» آیات این درس با هم مباحثه نمایند، بعد دادن وقت        |           |
| کافی به مباحثه؛ چند شاگرد را به نمایندگی از شاگردان پیش روی صنف خواسته و نتیجهٔ بحث شان را       |           |
| بيان كنند.                                                                                       |           |
| همچنان معلم خودش بعد از کمک و همکاری با شاگردان توضیحات لازم را میدهد.                           |           |
| خلاصه                                                                                            |           |
| ● خداوندﷺ نعمتهای خود را بر بنده گانش ارزانی فرموده تا از آن به حیث روزی حلال و پاکیزه           |           |
| استفاده نمایند و شکر و ثنای پروردگار خویش را بجا آورند.                                          |           |
| ● (الميتة) و يا خود مرده عبارت از حيواني است كه بدون ذبح و يا خود به خود مرده باشد؛ البته        |           |
| مردهٔ حیوان خفه شده، کوبیده شده افتیده از بلندی و غیره نیز در جملهٔ حیوان خود مرده شامل          |           |
| میباشد.                                                                                          |           |
| ● دو خود مرده و دو خون برای ما حلال است و آن عبارت از ماهی و ملخ، جگر و تلی حیوانات              |           |

ا: معارف القرآن، جلد دوم.

ذبح شده حلال.

- خون حرام عبارت از خون جاری حیوان زنده است و یا خونی که در اثر ذبح حیوان خارج شود؟ اما خون مخلوط با گوشت، حرام نیست و خوردن آن باکی ندارد.
  - در وقت ضرورت و خطر مرگ استفاده از چیزهای حرام جواز دارد.
  - استفاده از گوشت خوک، روغن، پوست و همه اجزای خنزیر حرام است.

### ارزيابي

- چیزهایی که در آیهٔ مبار که حرام گفته شده کدامها اند؟
- كدام حيوانات خود مرده از حكم (الميتة) استثناء و حلال است با حديث نبوى استدلال نماييد.
  - مسلمان از كدام حالت و تحت كدام شرايط مي تواند از چيزهاي حرام استفاده نمايد؟.

### كارخانكي

شاگردان با استفاده از آیات و احادیث نبوی در روشنی تازه ترین حقایق علمی، ضررهای دینی، صحی، اقتصادی و اجتماعی چیزهای حرام را که در این درس ذکر است در کتابچههای شان یادداشت نمایند.

درس پانزدهم

عنوان: پاداش انفاق در راه خدای

صفحه: ۶۹

وقت: سه ساعت درسی

**اهداف:** شاگردان باید:

- بیاموزند که خدا ﷺ کدام نوع انفاق و صدقات را قبول مینماید.
- بفهمند كه خداوند على شخص صدقه كننده همراه با منت را از جنت محروم ساخته است.
  - شأن نزول آية مباركه ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ ﴾ را تشريح كرده بتوانند.

### دانش لازمي

# انفاق در راه خدا

قرآن کریم خرج کردن در راه خدا را جایی با لفظ انفاق، و گاهی با لفظ اطعام، در جایی با لفظ صدقه و در جای دیگر به لفظ ایتاء الزکاة بیان فرموده است. با در نظر گرفتن الفاظ قرآنی و موارد استعمال آن معلوم می گردد که الفاظ انفاق، اطعام و صدقه عام هستند که حاوی همه اقسام صدقه و خیرات و هر نوع خرج کردن برای رضای خدا می باشند؛ برابر است که فرض و واجب باشند یا نفل و مستحب؛ و برای زکات فرض شده، قرآن فقط لفظ مشخص ایتاء الزکاة را به کار برده است که در آن اشاره به این است که در بدست آوردن و خرج کردن این صدقه شرایط خاصی مقرر گردیده است.

خداوند کا در ابتدای آیتی که در این درس آمده می فرماید: آنانی که در راه خدا خرج می کنند یعنی در حج، جهاد یا به فقیران و مساکین، یتیمان و بیوه زنان و یا به نیت کمک کردن به خویشاوندان و دوستان خود مثالش مانند کسی است که یک دانه گندم را در زمین مناسبی بکارد و از آن دانه یک بو ته گندم بروید که در آن هفت خوشه گندم پدید آید و در هر خوشه صد دانه گندم حاصل دهد که در نتیجه از یک دانه (۷۰۰) هفتصد دانه گندم به دست می آید.

حضرت ابن عباس، فرموده: ثواب خرج کردن یک درهم در حج و جهاد، برابر هفتصد درهم است.

این روایت را ابن کثیر به حواله مسند امام احمد نقل فرموده است.

# شرايط پذيرفته شدن صدقات:

- ۱. مالی که در راه خدا خرج می شود باید پاک و حلال باشد، زیرا در حدیث آمده که خداوند ها علاوه بر مال
   پاک و حلال چیزی دیگر را نمی پذیرد.
- ۲. خرج کننده، نیت نیک و صالح داشته باشد؛ بد نیت و آن کسی که برای تظاهر و ریا انفاق می کند مانند دهقان
   بی خبری است که بذر را در زمینی بریزد که ضایع و خراب گردد.
- ۳. کسانیکه مستحق انفاق میباشند، جستجو نموده و بر آنها مطابق سنت انفاق نماید تنها به خرج کردن مال و بیرون آوردن پول از جیب این فضیلت به دست نمی آید.

ناگفته نباید گذاشت که شخص صدقه دهنده بالای صدقه گیرنده منت نگذارد، همچنان صدقه گیرنده را ذلیل و خوار تصور نکند و برخوردش با او قسمی نباشد که او خود را حقیر احساس کند یا به او اذیت و آزاری نرساند.

خلاصه تمام آیه این شد که بزرگترین شرط پذیرفته شدن صدقه به دربار خداوند ﷺ اخلاص است که فقط برای رضای خدا و خوشنودی او انفاق شود و هیچ گونه نام و شهرتی در آن دخالت نداشته باشد.

اگر به این آیت و آیات بعدی آن دقت نماییم معلوم می گردد که برای پذیرفته شدن صدقه و انفاق فی سبیل الله شش شرط وجود دارد و آن عبارت است از:

- ۱- حلال بودن آن مالي كه در راه خدا انفاق مي گردد.
  - ۲- خرج و انفاق آن موافق به دستور سنت باشد.
    - ۳- صرف در مصرف صحیح باشد.
- ۴- پس از صدقه دادن به آن شخص که به او صدقه داده، منت نگذارد.
- ۵- پس از مصرف چنین برخوردی نکند که از آن تحقیر کسانی پیش بیاید که بر آنها تصدق شده باشد.
  - ۶- آنچه انفاق می شود با اخلاص نیت فقط برای رضامندی و خشنودی خدا باشد نه برای نام و مقام.

در اخیر یک نکته مهم قابل ذکر است که محروم گردانیدن وارثان نیازمند و یا وقف و به صدقه دادن تمام اموال، خلاف تعلیم سنت است؛ باز برای خرج کردن در راه خدا الله هزاران صورت و شکل وجود دارد طریقهٔ سنت این است که با درنظر گرفتن اهمیت مصرف و شدت ضرورت، باید انتخاب گردد که عموماً انفاق کننده گان به این توجهی نمی کنند (۱).

### معناي كلمات

روش تدریس: مباحثه، گرویی، سؤال و جواب.

# مواد ممد درسي:

| فعاليتها                                                                                      | وقت      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ـ معلم محترم بعد از موضوعات مقدماتی کارخانگی درس گذشته را ارزیابی میکند.                      | ۵ دقیقه  |
| ـ كى مى تواند بگويد كه مراد از خون حرام كدام خون است؟                                         |          |
| ـ بعد از گرفتن پاسخ آیات متبرکه سورهٔ بقره را که در این درس آمده خودش تلاوت مینماید.          |          |
| ـ از شاگردان میخواهد تا داوطلبانه به نزد تخته آمده و کلمات مشکل آیات را که در کتاب بیرون      |          |
| نویس گردیده نوشته و بعد از آن شاگرد دیگر را وظیفه میدهد تا کلمات را حرکات بدهد، و شاگرد       |          |
| دیگر را هدایت میدهد تا معنای همان کلمات را بنویسد.                                            | ۲۵ دقیقه |
| ـ سپس شاگردان را به گروپهای مناسب تقسیم نموده و به آنها وظیفه میدهد تا در مورد ترجمه و        |          |
| تفسیر این درس تبادل نظر نموده و کار نمایند، سپس نمایندههای هر گروپ را پیش روی صنف خواسته و    |          |
| از آنان میخواهد تا فشردهٔ کار گروپی خود را بازگو کنند، همکاری و تشویق صورت می گیرد.           |          |
| ـ به شاگردان باز هم هدایت میدهد تا به شکل دو نفری در مورد عنوان جانبی «اجر مضاعف انفاق در راه |          |
| خدا ﷺ با هم بحث و گفتگو نمایند، و نتیجهٔ بحث را از چند شاگرد به شکل نمونه می پرسد و اشتباهات  |          |
| شانرا اصلاح مىنمايد.                                                                          |          |

<sup>·:</sup> معارف القرآن، جلد دوم.



- همچنان در مورد عنوان جانبی «منت و اذیت، انفاق را باطل می سازد» توضیحات لازم را می دهد و اگر شاگردان کدام سؤالی داشتند با حوصله مندی کامل جواب می دهد و در ضمن نظریات شاگردان را نیز در رابطه به موضوع فوق می شنود.

# ■ خلاصة درس

■ صدقه و انفاق که همراه با ریا، منت و اذیت باشد باطل است.

هر گاه صدقه و انفاق با نیت خالص، از قلب سالم، از نفس پاک و از مال حلال بیرون شود و در جای مناسب آن گذاشته شود، بدون شک اجر و ثواب آن چندین برابر، بلکه بی حساب خواهد بود؛ زیرا که فضل و احسان و بخشش خداوند گله حدودی ندارد.

### ارزيابي

۵ دقیقه

- کی می تواند کلمات و مفردات زیر را معنا و توضیح کند؟
  - «يُضَاعِفُ، مَنَّا، مَغْفِرَةٌ، وَابِلٌ، صَلْدًا، صَفْوَانٍ».
- کی می تواند بگوید که در مقابل فقیر و سؤال کننده چگونه رویه داشته باشیم؟
  - خداوند ﷺ كدام نوع انفاق و صدقات را قبول مي كند؟
- در آیهٔ اخیر این درس صدقهٔ همراه با منت و اذیت چگونه تشبیه گردیده است؟

درس شانزدهم

عنوان: مساوات انسانی در قرآن کریم

صفحه: ۷۲ – ۷۷.

وقت: دو ساعت درسی

**اهداف:** شاگردان باید:

- ترجمهٔ آیات درس را درست بفهمند.
  - نعمت ايمان و اسلام را بدانند.
- مساوات انسانی را دانسته و مطابق به آن عمل کنند.

### دانش لازمي

در آیت اول این درس تعلیم جامعی در رابطه با مساوات انسانی داده شده تا هیچ کسی دیگری را از خود ذلیل تر و کمتر نپندارد، لذا فرمود: تمام مردم از یک پدر و مادر متولد شده اند و از این جهت با یکدیگر برادرند و تفاوتی که خدا الله در خاندان، قبیله، ثروت یا مال مقرر کرده است برای تفاخر نیست؛ بلکه به جهت تعارف و آشنایی می باشد.

شأن نزول: این آیت هنگام فتح مکه و در وقتی نازل شد که حضرت رسول گرامی به حضرت بلال حبشی دستور داد که اذان بگوید، یکتن از قریش مکه که هنوز مسلمان نشده بود، گفت خدا را شکر که پدرم قبلا وفات کرده و به دیدن این روز موفق نشد و حارث بن هشام گفت: آیا محمد بجز کلاغ سیاه کسی دیگر را نیافت که در مسجد الحرام اذان بگوید؟ ابو سفیان گفت من می ترسم چیزی بگویم؛ زیرا مالک آسمانها به او اطلاع می دهد، جبرئیل علیه السلام به خدمت رسید و آنحضرت را از تمام ماجرا آگاه کرد، آنحضرت از آنها پرسید: شما چه گفتید؟ آنان به آنچه اتفاق افتاده بود اقرار کردند که در پی آن، این آیت نازل گردید و نشان داد که آنچه موجب فخر و عزت است، ایمان و تقوا است که شما از آن بی بهره هستید و حضرت بلال به آن آراسته است؛ لذا از شما اشرف و افضل می باشد (۱).

از حضرت عبدالله بن عمر رضى الله عنهما روايت است كه رسول الله و تتح مكه، بر ناقهٔ خويش سوار شد و طواف نمود، (تا همه او را ببينند) و پس از طواف، خطابهٔ ايراد نموده فرمود: «الحمدلله الذي أذهب عنكم عِبَّيةَ الجاهلية و تكبرها الناس رجلان: بر تقي كريم على الله و فاجر شقي هين على الله ثم تلا ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَاكُم ﴾ [الحجرات/١٣ – ١٥]». يعنى: خدا را شكر مى گويم كه رسوم جاهليت و كبر آن را از ميان برداشت و اكنون همهٔ مردم به دو صنف تقسيم مى شوند: يكى نيك و متقى كه در نزد خدا ذليل و خوار است؛ سپس اين آيت را تلاوت نمود. حضرت ابن عباس فرموده است: عزت نزد مردم به واسطهٔ مال و ثروت است و پيش خداوند متعال بنا بر تقواست.

﴿شُغُوبًا وَقَبَائِلَ﴾ شعوب جمع شعب است و گروه بزرگی که بر یک اصل جمع شوند به آنها شعب گفته می شود و در آن شعب قبایل و خاندان گوناگون وجود دارد و در زبان عربی برای خاندان بزرگ و قسمتهای کوچک نامهای جداگانهٔ وجود دارد که بزرگتر از همه شعب و کوچک تر از همه عشیره نامیده می شود.

قرآن کریم در این آیت این موضوع را روشن ساخته که خداوندگش همهٔ مردم را از یک پدر و مادر پدید آورده و با هم برادر قرار داده است، ولی تقسیم بندی آنها به اقوام و قبایل مبتنی بر این حکمت است که تعارف و شناخت مردم

<sup>&#</sup>x27;- معارف القرآن جلد سيزدهم.

آسانتر گردد از ینرو ما می آموزیم که تقسیم بندی اقوام و قبایل به هیچ وجه مایه افتخار یا فخر فروشی نیست بلکه معیار نزد خداوند ﷺ تقوا است و بس<sup>(۱)</sup>.

# معناي كلمات:

روش تدريس: مطالعهٔ خاموشانه، سؤال و جواب.

# مواد ممد درسي:

| فعاليتها                                                                                        | وقت |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ـ معلم محترم بعد از موضوعات مقدماتی درس گذشته را ارزیابی می کند.                                |     |
| ـ کی می تواند که شأن نزول آیات درس گذشته را بگوید؟                                              |     |
| ـ کی گفته می تواند که خداوند ﷺ کدام نوع انفاق و صدقات را قبول می کند؟                           |     |
| ـ معلم محترم عنوان درس جدید را با خط درشت و برجسته روی تخته مینویسد و درس جدید را به نام        |     |
| خداوند ﷺ آغاز می کند، آیات شریف را یک بار با رعایت تجوید برای شاگردان قرائت نمونه ای مینماید    |     |
| بعد از آن از شاگردان میخواهد تا درس را به شکل خاموشانه بخوانند، در جریان خواندن آنها عناوین درس |     |
| را روی تخته مینویسد ، سپس از یک شاگرد میخواهد تا متن درس را به آواز بلند بخواند.                |     |
| ـ معلم به تشریح و توضیح درس پرداخته و در مورد هر یک از عناوین جانبی«وحدت اصل بشرست»             |     |
| و«نعمت ایمان و اسلام» توضیحات لازم را به شکل موجز و فشرده ارایه مینماید و در آخر تشریح          |     |
| درس برای شاگردان وقت میدهد تا سؤالهای شان را مطرح نمایند، سپس به پاسخ سؤالات می پردازد.         |     |
| ـ معلم دو شاگرد را انتخاب کرده و از آنها میخواهد تا هر کدام به نوبت پیش روی صنف آمده و درس      |     |
| جدید را به اسلوب خویش تشریح کنند.                                                               |     |
| خلاصه درس                                                                                       |     |
| ● تمام انسانها از یک اصل واحد یعنی آدم و حوا آفریده شده اند.                                    |     |
| • انسانها به شکل قبایل و گروههای مختلف آفریده شده اند تا یکدیگرشان را بشناسند.                  |     |
| • همه انسانها با هم برادر هستند و عزت و كرامت انساني شان محفوظ است.                             |     |
| • معیار برتری میان انسانها تقوی و پرهیزگاری و اطاعت و پیروی از خدا و رسول میباشد.               |     |
| • ایمان نسبت به اسلام خاص است، و این دو مکمل یکدیگر اند و یکی بدون دیگری بسنده نمی کند.         |     |
| ● افتخار به اصل و نسب حرام است.                                                                 |     |
| ارزیابی                                                                                         |     |
| <ul> <li>کی گفته می تواند که خداوند ﷺ انسان را از کدام اصل آفریده است.</li> </ul>               |     |
| <ul> <li>کی می تواند احادیث شریف که در درس خواندیم از حفظ بگوید؟</li> </ul>                     |     |
| <b>کارخانه گی</b>                                                                               |     |
| معلم محترم کارخانه گی کتاب درسی را برای شاگردان وظیفه میدهد.                                    |     |

<sup>ٔ:</sup> معارف القرآن، جلد سيزدهم.

### درس هفدهم

# عنوان: صفات بنده گان خاص خداوند ﷺ

صفحه: ۷۸ - ۲۸.

وقت: دو ساعت درسي

**اهداف:** شاگردان باید:

- ترجمهٔ درست آیات درس را بفهمند.
- صفات بندگان خاص خداوند ﷺ را بشناسند.
- احکام آیات درس را در زندگی خود عملی نمایند.

### دانش لازمي

این درس به آیات اخیر سورهٔ فرقان اختصاص یافته و موضوع این آیات بندگان مخلص خداوند که و وصف آنان است. خداوند که در این آیات صفات و ویژگی های بندگان واقعی خویش را که ایمان کامل دارند و در حرف و عمل، اخلاق و عادات خوشنودی خدا و رسول را مد نظر دارند و مطابق احکام شریعت اسلام، عمل می کنند بر می شمارد که شامل اوصاف ذیل می گردد:

۱- قرآن کریم چنین بندگان خاص را به (عِبَادُ الرَّمْنَ) ملقب نموده که بزرگترین اعزاز آنها عبد و یا بنده بودن آنهاست. «عباد» جمع عبد و ترجمه آن بنده است که مملوک آقای خود باشد.

كسى مستحق بنده گى خدا مىشود كه تمام عقايد، افكار و ارادهٔ وى تابع حكم الله متعال باشد.

۲- صفت دوم این بنده گان خاص خدا این است که ﴿یَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا ﴾ با تواضع بر روى زمین راه مىروند نه
 با کبر و غرور، یعنی با اعتدال راه مىروند، نه بسیار آهسته و نه بسیار به سرعت.

روایت شده که حضرت عمر شه یک مرتبه جوانی را دید که خیلی آهسته راه میرفت، پرسید آیا تو مریض هستی؟ جوان گفت: نه خیر، عمر شه دره را برداشت و به او دستور داد تا با قوت راه برود.

- ۳- صفت سوم بنده گان خاص این است که ﴿وَإِذَا حَاطَبَهُمُ الجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا﴾ وقتیکه با جاهلی صحبت می کنند می گویند «سلام» مراد از سلام در این جا سلام عرفی نیست، بلکه سخن نیک و سالم است، بدون هیچگونه سخنی که در آن انتقام باشد.
- ۴- صفت چهارم ایشان این است که ﴿وَالَّذِینَ یَبِیتُونَ لِرَبِّیمْ سُجَّدًا وَقِیَامًا﴾ آنها شبها را با سجده و قیام به بارگاه خداوند متعال می گذرانند، ترمذی از ابو امامه روایت کرده که رسول الله ﷺ فرمود به «قیام اللیل» یعنی تهجد پایبند باشید؛ زیرا آن عادت بندگان نیک خداست.
- حضرت ابن عباس رضی الله عنهما فرمود هر کسیکه بعد از نماز عشاء دو رکعت یا بیش از دو رکعت نماز بخواند در حکم شب زنده دار در عبادت خدا،قرار می گیرد.
- ۵− پنجمین صفت بنده گان خاص خدا این است که ﴿وَالَّذِینَ یَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا﴾ با وجود اینکه مقبولان بارگاه خدا و شب و روز مصروف عبادت و طاعت هستند بی خوف نمی نشینند و به بارگاه خدا دعا می کنند.
- ۶- ششمین صفت ایشان این است که ﴿وَالَّذِینَ إِذَا أَنقَقُوا ﴾ در هنگام انفاق مال از اسراف و خرج کردن بیجا و همچنان ازبخیلی و کو تاهی کردن در مصرف مال پرهیز می کنند و در میان هر دو، راه اعتدال را پیش می گیرند.

روش تدریس: تشریحی، سؤال و جواب، گروپی، مباحثوی.



|                                                                                                                                                | ریان درس |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| فعاليتها                                                                                                                                       | وقت      |
| ـ معلم محترم بعد از انجام موضوعات مقدماتی، درس گذشته را با سؤالهای زیرا ارزیابی می کند:                                                        |          |
| ـ کی می تواند فواید و آموختنی های درس گذشته را از بر بگوید؟                                                                                    |          |
| ـ كى مى تواند احاديث ذكر شده در درس گذشته را با ترجمهٔ آن بيان دارد؟                                                                           |          |
| معیار فضیلت و برتری انسانها در چیست؟                                                                                                           |          |
| ـ معلم عنوان درس جدید را با خط برجسته روی تخته نوشته و به نام خداوند ﷺ آغاز می کند، نخست                                                       |          |
| آیات را یک مرتبه به شکل نمونه ای قرائت می کند.                                                                                                 |          |
| بعداً از دو شاگرد میخواهد تا هر کدام به نوبت پیش روی صنف آمده و آیات را با رعایت تجوید                                                         |          |
| مطابق قرائت نمونه یی معلم قرائت نموده و متن درس را به آواز مناسب بخوانند، در جریان خواندن آنها                                                 |          |
| عناوین جانبی و نکات مهم و کلیدی درس را روی تخته مینویسد، سپس از یک شاگرد میخواهد تا                                                            |          |
| پیش روی صنف آمده و برداشت خود از درس را به شکل فشرده به همصنفیان خود بگوید.                                                                    |          |
| ـ معلم محترم به تشریح و توضیح درس پرداخته و نکات کلیدی و اساسی درس جدید را برای آنها                                                           |          |
| باز گو مینماید.                                                                                                                                |          |
| ـ معلم محترم شاگردان را دو گروه تقسیم نموده و به آنها هدایت میدهد تا هر گروه در بین افراد                                                      |          |
| خود پیرامون راه رفتن به تکبر و غرور و یا عاجزی و تظاهر بحث و گفتگو نمایند.                                                                     |          |
| در اخیر از نمایندهٔ هر گروه میخواهد تا نتیجهٔ بحث را پیش روی صنف برای همصنفیان خود بگویند.                                                     |          |
|                                                                                                                                                |          |
| <ul> <li>صفات بندگان خاص خداوند ﷺ عبارت است از:</li> </ul>                                                                                     |          |
| • به خداوند ﷺ شرک نمی ورزند.<br>- به نیستان می ایستان می ایستا |          |
| • در راه رفتن به تواضع و فروتنی راه می روند.                                                                                                   |          |
| • وقتیکه مخاطب جاهلان قرار گیرند می گویند سلام بر شما.                                                                                         |          |
| • به خدای خویش دعا می کنند و می گویند پرورد گارا! آتش جهنم را از ما دور بگردان.                                                                |          |
| • اسراف نمی کنند.                                                                                                                              |          |
| • بخل نمیورزند.                                                                                                                                |          |
| • اعتدال و میانه روی را در همه کارهای خویش اختیار می کنند.                                                                                     |          |
| • با مردم تعامل و برخورد نیک می کنند.<br>• شدن دارد نیک می کنند.                                                                               |          |
| • شب زنده داری نموده و شب را با دعا و نماز می گذرانند.                                                                                         |          |
| ارزیابی<br>کی می تواند که هشت صفت بنده گان خاص خداوند ﷺ را بیان دارد؟                                                                          |          |
| تى مى تواند آيه ﴿ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا ﴾ را ترجمه نمايد.                                                                |          |
| - کی می تواند آیه راتوین یمسول علی آدر ص هولی را ترجمه نماید.<br>- کی می تواند سه فایده از فواید این درس را بگوید؟                             |          |
|                                                                                                                                                |          |
| معلم محترم مطابق کار خانگی داده شده در کتاب درسی به شاگردان وظیفه می دهد تا یک مقاله بنویسند.                                                  |          |
|                                                                                                                                                |          |

#### درس هجدهم

### عنوان: نقش مؤمنان در تهذیب جامعه

صفحه: ۸۳ – ۸۷.

وقت: سه ساعت درسی

**اهداف:** شاگردان باید:

- ممنوعیت نظر کردن به نامحرم را بدانند.
- مفهوم حجاب اسلامي را بدانند و به آن عمل كنند.
  - ترجمهٔ درست آیات را یاد بگیرند.

### دانش لازمي

آیتی که در این درس آمده مربوط سورهٔ نور میباشد، سورهٔ نور از جمله سورههای مدنی است که به احکام تشریعی و مسایل اخلاقی و رهنمودهای کلی خانواده می پردازد.

این سوره آداب و روشهای را توضیح داده که مؤمنان در زندگی اجتماعی به آن پایبند باشند از جمله: اجازه گرفتن به هنگام ورود به منازل دیگران و نگهداری چشم در مقابل زنان نامحرم و حفظ فرج «شرمگاه» و حرام بودن آمیزش مردان با زنان نامحرم و بیگانه که خانوادهٔ مسلمان بر اساس این روشها پایه گذاری می شود.

سبب نزول: از حضرت علی روایت است که در زمان حیات پیامبر مردی در کوچه های مدینه از کنار زنی گذشت، مرد زن را نگاه کرد و زن هم او را نگاه کرد. در همان حال که مرد زن را نگاه می کرد به طرف دیواری راه می رفت، ناگهان با دیوار برخورد کرد و بینی اش خون آلود شد، مرد به خود گفت: به خدا تا به خدمت پیامبر نروم و موضوع را به او نگویم، خون را نمی شویم، نزد پیامبر آمد و داستان را عرض کرد، پیامبر فرمود: این کیفر گناهت می باشد و پس از آن این آیه فر نرون یک نردن به زنان بیگانه و نامحرم خودداری کنند؛ زیرا نگاه کردن به زنان بیگانه و نامحرم خودداری کنند؛ زیرا نگاه کردن بذر شهوت و هوس را در قلب می کارد و بسی از هوس ها اندوهی طولانی دارد.

﴿وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ﴾ به آنها بگو که فرج «شرمگاه» خود را حفظ کنند، از زنا و نمایان کردن بدن اجتناب ورزند.

﴿ ذَلِكَ أَزُّكُى لَهُمْ ﴾ نگهدارى و حفظ فرج بر آنان پاكيزه تر است.

﴿إِنَّ اللَّهَ حَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ﴾ خدا ناظر و عالم به اعمال آنهاست و يک ذره از احوال آنها بر او پنهان نمي شود بنابر اين بايد در نهان و آشکار از خدا بترسند.

در این رابطه حدیثی از رسول اکرم نقل شده که فرموده اند: «یقیناً اقوامی از امت خود را سراغ دارم که روز قیامت با کوههای از ثواب به بارگاه خدا حاضر میشوند، ولی خداوند اعمال آنان را مانند خاکستر برباد می دهد، آنها از برادران و خویشاوندان شما مسلمانان هستند و حتی شب را همچون شما زنده می دارند، اما چون تنها می شوند حرام و حلال خدا را رعایت نمی کنند» (۱).

در آیت بعدی زنان با ایمان و مؤمن مورد خطاب قرار گرفته اند که چشم و فرج خود را حفظ کنند، مفسران گفته اند که: خدا برای زنان مؤمن حفظ فرج را به صورت مؤکد آورده است و از نشان دادن زیور و زینت خود جز به ذی محارم و خویشاوندان نزدیک منع شده اند.



۱ – روایت از ابن ماجه

ابن مسعود گفته است زینت دو نوع است، زیوری که جز شوهر هیچ کس نباید آن را ببیند، مانند انگشتر و دستبند (چوری) و زیوری که نامحرمان نیز آن را می بینند.

زنان باید رو سری و یا چادر را بر سینه بکشند تا گردن و سینه نمایان نشود و زینتی را که خدا کشف آن را حرام کرده است، نمایان نکنند جز برای شوهران خود و جز در محضر پدران خود و پدران شوهر که این دو شامل محارمند.

﴿ أَوْ أَبْنَائِهِنَّ أَوْ أَبْنَاء بُعُولَتِهِنَّ أَوْ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي أَخَوَاتِهِنَّ ﴾ بدین ترتیب خدا فرزندان زن و پسران شوهر که از زنی دیگر هستند و پسران برادر و خواهرش یعنی برادرزاده و خواهر زاده را نام برده که تمام اینها محرم اند و ازدواج با آنها حرام است.

﴿ أَوْ نِسَائِهِنَّ ﴾ يا زنان مسلمان و همكيش خود، بدين ترتيب زنان كافر استثناء شده اند.

پس نباید زینت خود را برای زن یهودی و یا نصرانی نمایان کند.

﴿ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ ﴾ يعنى كنيزان.

ابن جریر گفته است جایز است که زینتش را برای او نمایان کند چون کنیزش می باشد.

﴿ أَوِ التَّابِعِينَ غَيْرٍ أُوْلِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ﴾ يا خدمتكاران مرد كه تمايلي به هوس و نيازي به زنان ندارند.

مجاهد گفته است: مراد ابلهی است که خوراک می خواهد و به زن تمایلی ندارد.

﴿ أَوِ الطِّفْلِ الَّذِينَ لَمُ يَظْهُرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاء ﴾ يا اطفال صغير كه به حد هوس نرسيده اند و به سبب صغر سن (كم عمر بودن) از امور نزديكي و مقاربت چيزي نمي دانند. پس اگر زن در حضور آنان زينت خود را نمايان كند گناهي ندارد. ﴿ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ ﴾ و پاهاي خويش را به زمين نكوبند تا مردان صداي پاي آنها را نشنوند و انسان نا سالم به طمع نيفتد.

ابن عباس گفته است: زنی از کنار مردم می گذشت، پاها را به زمین می کوبید تا صدایش شنیده شود آنگاه خدا از چنان عملی نهی کرد، زیرا از جملهٔ اعمال شیطان است.

﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ اى مؤمنان با انجام دادن اوامر و دورى جستن از هوسها به سوى خدا باز آييد، تا به رضايت و خشنودى او نايل آييد و نيك بختى دو جهان را دريابيد (۱).

روش تدریس: تشریحی، سؤال و جواب، گروپی و مباحثوی.

# مواد ممد درسی:

| فعالیتها                                                                                                                                              | وقت |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| معلم محترم بعد از موضوعات مقدماتی درس گذشته را با پرسیدن چند سؤال ارزیابی می کند مثلاً:<br>کی می تواند چهار صفت از صفات بندگان خاص خداوند ﷺ را بگوید؟ |     |
| ـ کی می تواند دو فایده از فواید و آموختنی های درس گذشته را بگوید؟                                                                                     |     |
| معلم عنوان درس جدید «نقش مؤمنان در نهذیب جامعه» را به خط درشت و برجسته روی تخته نوشته                                                                 | ı   |

<sup>1:</sup> صفوة التفاسير، جلد سوم.



و درس جدید را به نام خداوند ﷺ آغاز می کند.

نخست آیات شریف را با رعایت تجوید برای شاگردان قرائت نمونه یی مینماید بعد از آن از یک شاگرد میخواهد تا متن درس جدید را با آواز مناسب برای همصنفیانش بخواند و به یک دانش آموز دیگر هدایت می دهد تا عناوین جانبی درس را روی تخته بنویسد.

- معلم محترم آیات شریف را برای شاگردان ترجمه نموده و متن درس را برای آنها تشریح می کند و پیرامون نظر کردن به نامحرم، زینت زنان و چه کسانی برای زن محرم اند به شکل فشرده معلومات میدهد.

سپس دو شاگرد را انتخاب نموده و از آنها میخواهد تا هر کدام به نوبت پیش روی صنف آمده و یکی از عناوین جانبی درس را تشریح کنند.

- معلم محترم به شاگردان وقت می دهد تا سؤالهای شان را مطرح سازند، نخست از بعضی شاگردان لایق صنف می خواهد تا به سؤالهای پاسخ بگویند اگر آنها پاسخ گفته نتوانستند در آخر خودش پاسخ می گوید. معلم فعالیت کتاب درسی را که برای شاگردان در نظر گرفته شده بالای شاگردان به شکل عملی کار می نماید.

# خلاصه درس

- خداوند متعال در آیات شریف ذکر شده در این درس زنا را حرام گردانیده است.
- خداوند متعال مسلمانان را به نگهداری چشم و خود داری از نظر کردن به نامحرم امر فرموده است.
  - مهمترین حس که انسان را به سوی غرایز جنسی می کشاند حس باصره یا بینایی است.
- آیات مبارکه به زنان مسلمان دستور داده تا سر و گردن و سینه های خود را با چادرهای شان بیوشانند.
  - آشکار ساختن زینت زنان برای محارم شرعی باکی ندارد.
- آیات مبار که زنان مسلمان را از حرکتهای که باعث آشکار شدن زینت شان میگردد درمیان نا محرمان منع کرده است.
- آیات مبارکه به زنان دستور داده تا هنگام بیرون رفتن از خانه، حشمت، وقار، اخلاق و آداب اسلامی را رعایت کنند تا انظار دیگران را به خود جلب نکنند.
  - آیات مبارکه مسلمانان را به رجوع و توبه دستور میدهد.
    - خداوند الله حجاب را بر زنان فرض گردانیده است.

### ارزيابي

معلم جهت اطمینان خویش از یادگیری درس شاگردان را با پرسیدن سؤالهای کتاب درسی ارزیابی می کند.

# کارخانه گی

معلم محترم، شاگردان را به انجام کارخانگی کتاب درسی مکلف میسازد.

### درس نزدهم

عنوان: منزلت مؤمنان معيوب و فقير در اسلام

صفحه: ۸۸ - ۹۲.

وقت: سه ساعت درسی

**اهداف:** شاگردان باید:

- عبدالله بن ام مكتوم را بشناسند.
- ترجمه و مفهوم آیات را بدانند.
- جایگاه فقرا و بیچارگان در اسلام را بفهمند.

### دانش لازمي

در مورد شأن نزول آیات مبارکه این درس روایت شده که روزی رسول الله در حال دعوت سران مشرکین بود که ناگهان حضرت عبدالله بن ام مکتوم صحابی نابینا حاضر شد و چیزی سؤال کرد، آنحضرت از اصرار عبدالله ابن ام مکتوم قدری ناراحت شد و به او توجهی نکرد، در این وقت وحی خداوند جل جلاله نازل گردید: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّ \* أَن عَدَهُ الْأَعْمَی \* وَمَا یُدْرِیكَ لَعَلَّهُ یَزَکِی \* أَوْ یَذَکِرُهُ \* فَمَن شَاه ذَکَرُهُ \* فِی صُحُفِ مُکَرَمَةٍ \* مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ \* بِأَیْدِی سَفَرَة \* حَاه یَش بَرَةٍ ﴾ [عبس: ١- ١٤]پس از این هرگاه این نابینا به خدمت آنحضرت می میرسید آن جناب او را نوازش می کرد. در این مورد امام بغوی چنین نقل کرده که حضرت عبدالله بن ام مکتوم در اثر نابینایی که داشت متوجه نشد که آنحضرت با دیگران صحبت می کند، در جلسه وارد شده آنحضرت را صدا نمود و صدا را تکرار کرد.

در روایت ابن کثیر آمده است که او از آنحضرت گتقاضا نمود تا آیه ای از قرآن مجید را به او تعلیم بدهد و نبست به پاسخ این سؤال اصرار فوری داشت درحالیکه رسول خدا مشغول به تبلیغ سران کفار مکه بود لذا پیغمبر آن اصرار وی ناراحت شد زیرا او از مسلمانان پخته بود و همیشه حاضر در صحنه بود، می توانست که در اوقات دیگر سؤال کند، برخلاف رؤسای قریش که آنها نه همیشه در خدمت حاضر می شدند و نه آنحضرت می توانست همیشه کلمهٔ الله را به گوش آنها بر ساند.

پس از اختتام جلسه، آیات سورهٔ «عبس» نازل گردید و این روش پیغمبرﷺ ناپسند قرار داده شد و آنجنابﷺ مورد عتاب خداوند جل جلاله قرار گرفت.

در اینجا این امر قابل توجه است که شخصی از شما نسبت به تعلیم اصرار دارد مفید بودن به سؤال او یقینی است و مفید بودن صحبت با کسی که مخالف است و نمیخواهد با شما گفتگو کند، امر موهومی است و نباید امر موهوم بر امر یقینی ترجیح داده شود.

در اینجا این امر روشن است که برای رسول خداﷺ دو کار یکباره پیش آمد، تعلیم مسلمان و دلجویی او و رهنمایی غیر مسلمان و توجه به آن که در نتیجه، فرمان قرآنی روشن کرد که کار اول بر کار دوم مقدم است. همچنان در این آیات هدایت و راهنمایی است برای آن دسته از علمایی که به جهت ازالهٔ «دور ساختن» شبهات غیر مسلمانان و مأنوس گردانیدن آنها با اسلام کارهای می کنند که در قلوب عموم اهل ایمان شک پدید می آید، آنها باید طبق این هدایت قرآنی، حفظ و اصلاح حال مسلمانان را مقدم بدارند.

قرآن عذر حضرت عبدالله را که بر خلاف آداب مجلس برخورد نموده بود با لفظ (أعمى) بیان فرمود که او نابینا بود نمی دید و متوجه نبود که آنحضرت در چه بحثی مشغول است و با چه کسانی گفتگو می نماید، لذا چون او معذور بوده و مستحق اعراض نبود.

همچنان علما و رهبران و پیشوایان را رهنمایی است که با افراد زیر دست خود یکنوع بر خورد داشته و معیار در نزد شان تقوا و دانش باشد.

معانی کلمات روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثوی.

| <b>س قدریس:</b> سؤال و جواب، تشریحی، مباحتوی.                                              |     |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|--|
| فعاليتها                                                                                   | وقت |  |  |
| ـ معلم محترم بعد از موضوعات مقدماتی، درس گذشته را با طرح چند سؤال ارزیابی می کند؛ مثلاً:   |     |  |  |
| ـ کـی گفته می تواند محارم زن چه کسانی اند؟                                                 |     |  |  |
| ـ كى مى تواند كلمه هاى «أَزْكَى هَٰهُمْ، وَلَا يُبْدِينَ، بِخُمُرِهِنَّ» را بگويد.         |     |  |  |
| ـ مراد از زینت زنان چیست؟                                                                  |     |  |  |
| معلم محترم بعد از ارزیابی درس گذشته عنوان درس جدید را که«منزلت مؤمنان معیوب و فقیر در      |     |  |  |
| اسلام» است به خط برجسته و درشت مینویسد و درس جدید را با نام خداوند ﷺ آغاز نموده نخست       |     |  |  |
| آیات مبارکه را با رعایت تجوید برای شاگردان قرائت نمونه ای مینماید بعد از آن بالای یک شاگرد |     |  |  |
| آیات را تکرار قرائت می کند، سپس به یک دانش آموز هدایت میدهد تا متن درس را به آواز          |     |  |  |
| مناسب بخواند و از یک دانش آموز دیگر میخواهد تا عناوین جانبی درس را به شکل زیر روی          |     |  |  |
| تخته بنو يسد:                                                                              |     |  |  |
| ـ شأن نزول.                                                                                |     |  |  |
| _عبدالله بن ام مكتوم كى بود؟                                                               |     |  |  |
| ـ معیارهای آسمانی و زمینی.                                                                 |     |  |  |
| ـ جایگاه فقرا و بیچارگان در اسلام.                                                         |     |  |  |
| _ فواید و آموختنیها.                                                                       |     |  |  |
| بعد از آن از سه دانش آموز میخواهد تا هر کدام به نوبت پیش روی صنف آمده و دو عنوان از        |     |  |  |
| عناوین جانبی را به شیوه و روش خود تشریح کنند.                                              |     |  |  |
| سپس معلم به تشریح و توضیح درس پرداخته و نکات اساسی و کلیدی درس را برای شاگردان بازگو       |     |  |  |
| مىنمايد، در اخير به سؤالهاى آنها پاسخ مى گويد.                                             |     |  |  |
|                                                                                            |     |  |  |

| در س | صة | K | خ |
|------|----|---|---|
|------|----|---|---|

- نام اصلی عبدالله ابن ام مکتوم عمرو بن قیس بود او پسر مامای خدیجه ﷺ بود، عبدالله ابن مکتوم از مؤذنان پیامبرﷺ بود، در جنگها شرکت میکرد و در جنگ قادسیه شهید شد.
  - انسان با معیارهای دینی سنجیده می شود نه با معیارهای بشری و زمینی.
  - در این آیات پیامبرﷺ مورد عتاب شدید خداوندﷺ قرار گرفته است.
  - آیات مبارکه اساس فضیلت و برتری انسانها را ایمان و تقوا قرار داده.
  - پیامبرﷺ بعد از نزول این آیات همیشه عبدالله بن ام مکتوم را تکریم و تقدیر مینمود.
    - پیامبرﷺ بعد از هجرت اصل برادری میان مسلمانان را ایجاد کرد.

### ارزيابي

١٠دقيقه

معلم محترم با استفاده از سؤالهای کتاب درسی، دانش آموزان عزیز را ارزیابی مینماید.

# **کارخانه گی**

معلم به شاگردان وظیفه میدهد تا فواید و آموختنیهای این درس را در کتابچههای شان نوشته و آنرا حفظ کنند.



درس بیستم

عنوان: وحدت و همبستگی مؤمنان

صفحه: ۹۷ – ۹۷.

**وقت:** سه ساعت درسی

**اهداف:** شاگردان باید:

- ترجمه و مفهوم آیات را بدانند.
- از دسایس و توطئههای دشمنان آگاهی حاصل نمایند.
- ریسمان نجات و رستگاری را دانسته و به آن عمل کنند.

### دانش لازمي

در آیات این درس دو اصل مهم و دو رمز جهت کامیابی مسلمانان نشان داده شده که عبارت اند از:

- ١. تقوا
- ۲. اتحاد.

### اصل اول: تقوا

- تقوا: لفظ تقوی از نظر لغت عرب به معنای اجتناب و پرهیز است که به ترسیدن ترجمه می شود؛ زیرا آنچه دستور به اجتناب از آنها داده شده چیزهای ترسناکی هستند و یا در ارتکاب آنها خطر ابتلا به عذاب الهی است، تقوا درجاتی متفاوت دارد، پایین ترین درجهٔ تقوا اجتناب از کفر و شرک است و با توجه به این معنی به هر مسلمان می توان متقی گفت اگر چه او آلوده به گناه باشد چنان که در چند جای قرآن لفظ «متقین» و «تقوی» به همین معنی به کار رفته است.
- ۲. درجهٔ دوم تقوا اجتناب از اموری است که نزد خدا و رسولﷺ ناپسند باشد و فضایل و برکاتی که در قرآن و
   حدیث برای تقوا و عده گردیده متعلق به این درجهٔ تقوا می باشد.
- ۳. سومین درجهٔ تقوا همان مقام والایی است که انبیاء علیهم السلام و اولیاء الله به آن نایل می گردند و آن عبارت است از: زدودن غیر الله از قلب و معمور نمودن آن به یاد خدا و رضای او و با اضافه نمودن ﴿حَقَّ تُقَاتِهِ﴾ بعد از جمله « اتَّقُواْ الله اشاره به آن است که آن درجه ای از تقوا را دریابید که حق تقوا است.

حضرت عبدالله بن مسعود، ربیع، قتاده و حسن بصری به روایت مرفوعی آن را چنین تعریف نموده اند:

﴿ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ هو أن يطاع فلا يعصى و يذكر فلا ينسى و يشكر فلا يكفر.

یعنی حق تقوا آن است که در هر کار از خدا اطاعت شود و هیچ کاری بر خلاف اطاعت او انجام نگیرد و او را همیشه یاد نموده فراموشش نکنند و همیشه شکر او را به جا آورند و ناسپاسی نکنند.

# اصل دوم: اتحاد و دوری از اختلاف

در آیهٔ دوم ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِیعًا﴾ به گونهٔ بسیار بلیغ و حکیمانه نخست قانون ارتباط دسته جمعی و نسخهٔ یکپارچگی انسانها را بیان فرموده به اتحاد دستور داده و از هر گونه تشتت و تفرقه برحذر داشته است. امروز ملت اسلامی در اثر عدم توجه به این اصل قرآنی، شکار تشتّت و افتراق قرار گرفته اند؛ لذا خداوند الله مذکور برای محو و نابودی مرض صعب العلاج افتراق و تشتّت نسخه ای نشان میدهد و میفرماید (وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا) ریسمان خدا را همه با هم محکم بگیرید، که مراد از ریسمان خدا قرآن مجید است.

حضرت عبدالله ابن مسعود الله نقل نموده كه رسول الله في فرمود: «كتاب الله هو حبل الممدود من السماء إلى الأرض» «ابن كثير». يعنى كتاب خدا ريسمان خدا است كه از آسمان تا زمين آويزان است. و در روايت حضرت زيد بن ارقم الله هو القرآن» آمده است.

نتیجه این شد که قرآن حکیم در این یک جمله چند اصول سازنده و حکیمانه ای تجویز فرموده، نخست اینکه بر هر فرد لازم است که با اخلاص تمام به قانون خدا یعنی قرآن شدیداً تمسّک جسته بر آن عمل نماید.

دوم اینکه چنان با اتحاد و اتفاق و سازماندهی بر آن عمل نمایند که همه گروه مسلمانان مانند یک پیکر واحد قرار گیرند.

تمسک به قرآن چیزی است که به وسیله آن نیروهای پراگنده جمع شده به ملت مرده روح دمیده می شود و با انحراف از آن، زنده گی ملی و اجتماعی برباد و تباه می گردد، سپس در زندگی انفرادی چیزی باقی نخواهد ماند<sup>(۱)</sup>.

### معناي كلمات:

روش تدريس: مطالعه خاموشانه، توضيحي و تشريحي.

مواد ممد درسی: کتاب درسی، کتب تفسیر، تخته و تباشیر.

| فعاليتها                                                                                     | وقت      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ـ معلم محترم بعد از انجام موضوعات مقدماتي درس گذشته با ارايهٔ چند سؤال ارزيابي مي كند مثلاً: | ۵ دقیقه  |
| ـ كى مى تواند بگويد كه عبدالله ابن ام مكتوم كى بود؟                                          |          |
| ـ کی می تواند شأن نزول آیات درس گذشته را توضیح دهد؟                                          |          |
| معلم محترم بعد از دریافت جوابها عنوان درس جدید را با خط برجسته روی تخته نوشته و درس          |          |
| نو را با نام خداﷺ آغاز می کند، نخست آیات مبارکه را با رعایت تجوید بطور نمونه قرائت           |          |
| مینماید؛ سپس به شاگردان هدایت میدهد تا متن درس را به شکل خاموشانه بخوانند در جریان           |          |
| خواندن آنها عناوین جانبی و نکات مهم و کلیدی درس را روی تخته مینویسد بعداً از یک دانش         | ۲۵ دقیقه |
| آموز میخواهد تا پیش روی صنف آمده و برداشت خود از متن درس جدید را که مطالعه نموده             |          |
| است برای همصنفیانش بیان کند.                                                                 |          |
| ـ معلم محترم به توضیح و تشریح درس پرداخته و نکات مهم، اساسی و کلیدی درس را به شکل            |          |
| درست و فشرده برای دانش آموزان بیان میدارد.                                                   |          |
| ـ معلم محترم پرسشهای شاگردان را یادداشت نموده و به پاسخ آنها میپردازد بعداً از یک شاگرد      |          |
| می خواهد تا پیش روی صنف آمده و درس را به شکل خلاصه و به اسلوب خود تشریح کند.                 |          |

ا: معارف القرآن، جلد سوم.



#### خلاصه

- آیات مبارکه در بارهٔ دو تن مسلمانان انصار هر یک اوس بن قبظی و جبار بن صخر نازل گردیده است.
  - برای مسلمانان معقول و سزاوار نیست که از سخنان یهود و نصارا پیروی کنند.
- خداوندﷺ به مؤمنان ارشاد فرموده: یگانه وسیلهٔ که آنها را از مکر و نیرنگ یهود و دشمنان شان محفوظ نگهمیدارد رجوع به خداوندﷺ، توکل به او تعالی و تمسک به دین شان است.
  - خداوند ﷺ مسلمانان را امر نموده که تنها از او بترسند و به دین اسلام پابند باشند.
- مراد از رشته یا ریسمان خداوند دین خدا و کتاب او تعالی میباشد که تمسک به آنها باعث رستگاری می گردد.
  - تمسك و التزام به دين اسلام واجب و اختلاف و تفرقه حرام است.

### ارزيابي

معلم با استفاده از سؤالهای کتاب درسی شاگردان را غرض اطمینان از یادگیری آنها ارزیابی می کند.

۱۰ دقیقه

۵ دقیقه

# **کارخانه گی**

معلم محترم، شاگردان را به انجام کار خانه گی داده شده در کتاب درسی مکلف میسازد.